Journées d'études des cartels de I'Ecole freudienne - Séance de cl 6ture

Ce texte a été publié dans Les lettres de I'Ecole freudienne n°18, compte rendu "Journées des cartels”,
avril 1975, donc I'année du séminaire "Le Sinthome"

Solange Falade : I'heure est donc venue de conclure... Cette séance dite de cléture ne
doit pas mettre un point final a cet échange entre les differents cartels de I'Ecole. il
s'agit d'une séance inaugurale. C'est a dire que d'autres rencontres sont des
maintenant prévues.

De plus s'il est vrai que jusqu'a ce jour, rares ont été les cartels, au sens ou le docteur
Lacan les entend, qui ont fonctionné dans I'Ecole, a partir de ce qui a été apporté
pendant ces journées, il est a prévoir une relance de cette forme de travail.

Comme I'a souligné I'un de nous ce matin, la structure que Lacan a voulue pour ces
cartels dans I'Ecole doit permettre d'éviter deux écueils : le totalitarisme comme le
libéralisme.

Au cours de ces discussions sur les cartels, si des points sont maintenant pour nous
plus clairs - beaucoup des points oubliés dans I'acte de fondation -, il reste néanmoins
un point qui pour beaucoup d'entre nous reste obscur, c'est la nécessité de ce "plus
une personne”, sa fonction dans la vie d'un cartel. Peut-étre le docteur Lacan
accepterait-il de nous éclairer un peu.

Jacques Lacan : J'ai dit - je regrette que ma chére Solange n'y ait pas été, mais elle ne
pouvait pas étre partout a la fois ; c'est pourtant son habitude ! - J'ai dit certaines
choses ; pour elle je vais les Epéter ; j'ai dit certaines choses dont l'essence faisait
référence a la mathématique et, pour le dire, je partais, parce que c'est la loi de la
parole qu'on se ©fére a des paroles antérieures, je partais de Bertrand Russel, qui
n'est pas le dernier venu des math ématiciens, loin de la puisque c'est lui qui, dans les
Principia, que vous connaissez, je soupconne, dont vous avez tout au moins le titre en
téte, c'est lui qui a été jusqgu'a énoncer que les mathématiciens ne savaient pas de
quoi ils parlaient ; j'ai proposé une modification de cette formule a quelqu'un qui se
trouve avoir quelque formation mathématique, et j'ai obtenu I'approbation de quelqu'un
d'autre que je ne connais pas, une jeune femme qui s'est présentée a moi, apres
comme mathématicienne ; pour elle ( je ne sais pas si pour le math ématicien dont je
parle ce que javais dit a fait sens ), cela a semblé apporter quelque satisfaction, que
j'aie substitué a ce "ils ne savent pas de quoi ils parlent" un "ils savent par contre tres
bien de qui ils parlent".

C'est évidemment la que je me limiterai pour l'instant, puisque ce "de qui" en question,
qui peut se supporter d'un nom, d'une ©&férence, l'appeler la mathématique c'est
donner a la mathématique, comme on me I'a fait observer, la valeur d'une personne.
La question peut se poser. On y a fait bien sir des objections. Ca pourrait quand
méme se soutenir qu'une personne, pouvant étre considérée essentiellement comme
ce qui est substance pour une pensée, c'est a dire ce qui est substance qu'on appelle
pensante, il n'est pas exclu qu'on puisse pousser les choses assez loin que d'identifier
la mathématique a une personne.

Mais si je me suis trouvé présent dans cet endroit ou on discutait des cartels, c'est
bien parce que jy tenais particulierement. Je tenais particulierement a ce que jai
avancé dans ma proposition pour le fonctionnement de I'Ecole, a la suite de ces
journées, recit ( c'est comme ¢a qu'on s'exprime) un coup de fouet. J'aimerais que de
ces cartels que j'ai imaginés la pratiqgue s'instaurat d'une facon plus stable dans



I'Ecole.

Le point central pour ce qui justifie l'indication du terme "cartel" je ne peux pas dire
désormais, parce que je ne vois pas pourquoi je ferais une rupture ; jusqu'a présent
chacun n'a fait acte de candidature a étre membre de I'Ecole qu'a titre individuel, il faut
bien le dire ; c'est comme ca que ca Se passe ; on a appreécié, au niveau d'un
organisme qu'on appelle Directoire, si oui ou non nous allons admettre au titre de
membre dans I'Ecole quelqu'un. Il est bien entendu, bien posé au principe de ce qui
regle l'admission dans I'Ecole, qu'il n'est nullement pour autant obligatoire d'étre
analyste et qu'au contraire, I'Ecole a a apprendre de quiconque formé a une toute
autre discipline que l'analyse, peut contribuer par ce qu'on appelle communément ses
connaissances a verser au dossier de ce qui assurément, a nous analystes, et ce n'est
que trop prouvé, nous fait défaut, a nous apporter quelque matériel dont nous
puissions en quelque sorte faire support a notre pratique. C'est méme la-dessus que
repose l'idée ce qu'il nous faut tout de méme bien avancer d'un terme, et il se trouve
gue j'ai choisi cette année le terme de consistance pour désigner justement ce qui
résiste, ce qui a quelque chance de faire parti d'un réel.

Alors ce qui est a expliqguer dans mon avancée, mon énoncé, ma proposition qu'on
entre a I'Ecole non pas a titre individuel, mais au titre d'un cartel, c'est ce qui serait
évidemment souhaitable de voir se réaliser dans la suite, et ce qui, je vous le répéte,
ne peut pas étre défini comme étant désormais la condition, mais ce serait souhaitable
gue ca entre dans les tetes qu'on y entre a plusieurs tétes et au nom, au titre d'un
cartel.

Il y a une deuxieme face dans cette notion de cartel : c'est pourquoi et comment je le
propose (puisque c¢a en est encore la ) comme constitué d'un nombre qui ne va pas
loin, d'un nombre minimum ; pourguoi ce nombre minimum, je I'ai énoncé au titre de
quatre, puisque j'ai dit trois plus une personne, et que je n'ai pas osé aller plus loin que
cing, ce qui additionné d'une personne fait six, pourquoi je considere comme
souhaitable que le cartel ¢a soit de quatre a six, c'est ce qui est a justifier et ce que
j'espére articuler suffisamment peut-étre déja dans mon prochain séminaire, étant
donné que maintenant je ne pense pas qu'il y en ait plus de deux pour finir 'année,
I'amphith éatre que j'occupe et ou vous vous trouvez hombreux - trop hombreux a mon
gré - étant mobilisé par la fonction des examens a partir d'un certain moment de mai
qui reste a déterminer.

Donc c'est |a, dans ces deux derniers séminaires que jespeére justifier, je veux dire
justifier pour vous, pour votre entendement, pourquoi ce nombre minimum est exigible,
je veux dire qu'il reste seulement parmi les tout premiers, pourguoi il y a en quelque
sorte nécessité a ce gqu'il ne dépasse pas ce nombre.

Iy a a ca des raisons que j'espére vous faire sentir, qui sont liées a la structure
méme, qui tout de méme n'abaisse pas ce nombre au dessous d'un certain taux et qui
nommeément considere comme trop peu le deux, et méme le trois. Ceci, j'aurais a le
justifier, parce qu'évidemment le trois, j'y ai assez insisté pour qu'il puisse paraitre que
c'est souhaitable. Pourquoi le quatre d'abord, c'est d'abord, je vous le répéte, ce qui
reste a bien préciser.

Il y a pourtant des choses qui devraient nous inciter a moins de prudence, disons,
c'est une moindre prudence qui serait aussi un moins de rigueur. C'est quand méme
une expeérience qui est patente, c'est que des communautés existent, qu'on appelle,
pas pour rien, religieuses, qui pour elles n'‘ont jamais vu, et jamais vu sans réticences



cette limitation du nombre. Il semble gqu'il n'y ait pas de limite a ce que la communauté
religieuse puisse représenter. Ce qui n'est certainement pas sans raison. Et ce sont
des raisons que, je vous le répete, j'espére vous faire sentir. L'anonymat qui préside a
la communauté religieuse est quelque chose qui déja doit vous faire pressentir que
dans ce petit nombre, il y a un lien avec le fait que chacun porte, dans ce petit groupe,
son nom.

Il est certain que nous n'‘avons pas le méme objet que celui qui domine le fait de la
communauté religieuse, que ce qui nous intéresse dans cette pratique n'est pas ce qui
intéresse une communauté religieuse. Quand je I'appelle "religieuse”, c'est une fagon
de parler. Je veux dire que je ne mets pas toutes les religions dans le méme sac ; jai
déja spécifié celle qui domine dans ce qu'on peut appeler nos contrées, a savoir la
chrétienne, qui n'est pas sortie de rien, qui est sortie de la juive et qui la porte encore
d'une facon bien singuliére (les relations entre la communauté juive et la communauté
chrétienne sont marquées de quelque chose dont j'espere que le terme de survivance
pour désigner la fagcon dont la juive continue a étre portée par la chrétienne ne vous
paraitra pas exagéré - c'est une facon de la connoter, il pourrait y avoir bien d'autres
facons de l'indiquer, des facons peut-étre auxquelles je reviendrai dans la suite). La
communauté religieuse a pour fondement ce qu'on peut tout de méme ne pas
désigner d'une facon trés inadéquate un mythe, le mythe que désigne ce Dieu, qui est
loin d'étre simple, il est méme complexe, et méme si complexe qu'il a bien fallu que la
communauté chrétienne se laisse forcer la main et l'articule comme trinitaire ; j'ai déja
dit a l'occasion a mon séminaire ce que j'en pensais ; il n'y a que la communauté
chrétienne qui s'est apercue qu'il n'y avait pas de Dieu tenable sinon triple.

Ce qui est curieux, c'est qu'évidemment on a beaucoup parlé, on a beaucoup écrit sur
cette trinité, mais qu'on n'en a jamais donné aucune justification, bien sir, et je ne

crois pas, a tort ou a raison, le privilege d'avoir, par mon nceud a trois, donné une
forme de ce qu'on pourrait appeler son réel.

Quelgu'un m'apprend avoir vu - je vous le signale parce que je l'accueille avec
beaucoup d'intérét - a la Bibliothéque nationale, dans une exposition de miniatures,
qguelgue chose qui se trouverait actuellement ( la personne en a pris note) a la
bibliotheque communale de Chartres ; quelgu'un donc ( jattends de voir parce
gu'apres tout c'est a contrbler ) aurait vu un nceud borroméen avec I'énoncé a c6té de
"trinitas” ; il aurait vu les trois petits traits dont vous savez qu'éventuellement je le
symbolise, ce nceud borroméen, ces trois petits traits qui croisent d'une certaine facon,
a la fagon dont on fait des faisceaux avec des fusils, on met trois fusils et ¢a tient, ils
s'accotent en rond I'un sur l'autre, et c'est méme - je ne vous l'ai pas dit au séminaire
parce que ca ne me paraissait pas tellement a dire, mais chacun sait que dans
guelque chose qui serte de symbole a un certain gaélisme, et mMéme a une Bretagne
en train de se réveiller, le triskele est quelque chose qui réalise ces trois petits bouts
tels que d'habitude je vous les dessine au tableau comme point de départ, et que a ce
triskele donc réduit, qui est tout autant un nceud borroméen que la forme compléte, a
ce triskéle serait adjointe l'indication adjointe "trinitas".

Qu'est-ce qui dans tout ca fait notre relation ? Notre relation se limite a ceci que si je
définissais quelque chose qui serait a dire comme définissant I'analyse, je I'appellerais
non pas religion d'un quelconque Etre supréme, comme quand méme beaucoup de
gens parmi nous n'ont jamais pu s'en détacher ; j'ai déja dit que je suis méme pas sOr
de ne pas étre pris en flagrant délit de déisme, et vous allez peut-étre le voir tout de
suite : si je parle de religion du désir, ca n'a pas l'air quand méme d'étre ¢a, surtout si
le désir, ca me semble étre lié non seulement a une notion de trou, et de trou ou
beaucoup de choses viennent a tourbillonner de facon a s'y engloutir, mais déja y



joindre cette notion de tourbillon, c'est évidemment ce trou, le faire multiple, je veux
dire par Bk, le faire conjonction au moins ; pour que vous dessiniez un tourbillon,
rappelez-vous mon nceud en question, il en faut au moins trois pour que ¢a fasse trou
tourbillonnant. S'il n'y a pas de trou, je ne vois pas trés bien ce que nous avons a faire
comme analystes, et, Si ce trou n'est pas au moins triple, je ne vois pas comment nous
pourrions supporter notre technique que se réfere essentiellement a quelque chose
qui est triple, et qui suggere un triple trou.

En tout cas il est bien sir que pour ce qui est du symbolique, il y a quelque chose de
sensible qui fait trou. Il est non seulement probable, mais manifeste que tout ce qui se
rapporte a l'imaginaire, c'est a dire au corporel, c'est ce qui a surgi d'abord, & non
seulement ca fait trou, mais l'analyse pense tout ce qui se rapporte au corps, en ces
termes, et toute la question est de savoir en quoi l'incidence du langage, l'incidence du
symbolique est nécessaire a penser ce qui, autour du corps, dans l'analyse, a été
pensé comme lié a divers trous. Pas besoin ici de souligner combien l'oral, I'anal, sans
compter les autres que j'ai cru devoir y adjoindre pour rendre compte de ce qui est
pulsion, pas besoin de souligner que la fonction des orifices dans le corps est la bien
pour nous désigner que le terme "trou" ce n'est pas une simple équivoque que de le
transporter du symbolique a l'imaginaire.

Sur le sujet du réel, il est clair que j'essaie, ce réel, de le faire fonctionner a partir de
cette simple remarque que le définir comme univers, c'est I'imposer comme cyclique,
comme circulaire, qu'y introduire I'Un, car c'est c¢a la notion d'univers, c'est le faire
englobant par rapport a ce corps qui I'habite, c'est le faire monde. Je ne suis pas sdr
que le réel fasse monde, et c'est bien pour ¢a que j'essaye d'articuler quelgue chose
qui dise, qui ose pour la premiére fois avancer qu'il n‘est pas sr que le réel fasse un
tout. C'est évidemment difficile de voir quelle physique on pourrait instaurer, si ce n'est
a admettre qu'au moins des portions de cet univers sont isolables, sont fermables.
C'est la dessus que repose, vous le savez je pense, la notion méme d'énergie, l'idée
que l'énergie est constante est le principe méme et la base sur quoi en physique on
peut dire que repose la notion de loi elle-méme, et l'idée qu'il y a un tout est quelque
chose sans quoi on ne voit méme pas bien comment la science se supporterait.

Mais apres tout, c'est tout de méme curieux que nous n‘ayons plus aucune espeéece
d'idée saisissable des confins de cet univers et ce qu'en somme j'avance, j'ose
avancer, c'est quelque chose qui est en principe ceci, c'est que nous, analystes, rien
ne nous oblige a faire du réel quelque chose qui soit univers, qui soit clos. L'idée que
cet univers est simplement la consistance, la consistance d'un fil qui se tienne ne suffit
pas a le faire cycligue, mais c'est déja beaucoup comme hypothése, et pour nous ¢a
peut suffire, je veux dire qu'avec deux cycles et une droite a l'infini, ce qui est déja
beaucoup avancer pour le réel, nous faisons un nceud, un nceud borroméen qui se
tient tout a fait qui fait vraiment nceud.

De sorte que, que nous puissions, nous, supporter l'idée que le réel n'est pas tout,
c'est quand méme une réassurance qui n'est peut étre pas non plus sans intérét pour
les physiciens, et les physiciens arriveront bien a se faire a I'idée qu'on peut peut-étre
penser le réel sans y mettre une constante (1), la constante appelée énergie, et c'est
bien la que s'amorce déja lI'idée que la constante, ce n'est pas la consistance. Réduire
la constante a la consistance, c¢a aurait peut-étre quelque chose de tenable pour les
physiciens.

Mais enfin ce n'est pas dans une physigue a venir que je suis & pour vous engager ;
nous, notre affaire, c'est de nous apercevoir de ceci qui est frappant dans toute notre
expérience historique et qui est essentiel pour nous, c'est ceci qu'il y a des noms. Et



qu'il y ait des noms, il semble bien que ce soit la un fait tout & fait nodal, je veux dire
gue de mémoire humaine, on ait donné des noms aux choses, c¢a traine méme dans
Freud, c'est bien quand méme fait pour nous retenir. Ce n'est pas pour rien, je me
souviens que quand j'ai écrit La Chose freudienne, autour de moi il y a eu des tas de
personnes pour faire la petite bouche : "pourquoi est-ce qu'il appelle ca comme ca la
chose, c'est dégodtant, tout ce que nous essayons, c'est justement de nous opposer a
la réification” ; moi je n'ai jamais été de cet avis ; je n'ai jamais pensé que, quand il
s'est produit cette cassure, celle de 53, c'était parce qu'on divergeait sur le fait de
réifier ou de ne pas réifier ce dont il s'agissait dans la pratique : c'était de réifier de la
bonne facon. Si jai appelé quelque chose la chose et nommément |a chose
freudienne, c'est évidemment pour indiquer qu'il a du Freud dans la Chose et
nommeément La Chose Freudienne ; ce qu'il a nommé c'est l'inconscient, et le terme
"freudienne” n'a pas du tout & la fonction d'un prédicat, ce n'est pas une chose qui
aprés coup a la propriété d'étre freudienne, il est bien certain que c'est parce que
Freud I'a énoncée gu'elle est une chose, et que, comme je le suggérais a quelqu'un
récemment, parler de l'inconscient comme de ce qui avant Freud n'existait pas, ce
n'est pas une si mauvaise fagon de s'exprimer pour une bonne raison, c'est qu'apres
tout une chose n'ex-siste, ne commence a jouer, qu'a partir du moment ou elle est bel
bien par quelqu'un nommée.

Alors j'essaye, de notre expérience, d'arriver a réduire ce nommable, parce que quand
méme on peut se permettre comme c¢a de badigeonner toutes sortes de choses avec
des noms, ca c'est toujours fait et ¢a c'est méme fait a tort et a travers, j'essaye de me
réduire a ne nommer que ce que j'appelle avec Freud I'Uverdrangt, ce qui se résume
en somme a nommer le trou. C'est partir de I'idée du trou, c'est dire non pas "fiat lux"
mais "fiat trou", et pensez que Freud en avancant l'idée de l'inconscient, n'‘a pas fait
plus. Il a dit tres tot qu'il y a quelque chose qui fait trou, que c'est autour que se répartit
I'inconscient et que cet inconscient a pour propriété de n'étre aspiré que par ce trou,
tellement bien aspiré qu'on n'a pas I'habitude, c'est bien le cas de le dire, d'en retenir
méme un petit bout, il fout le camp tout entier dans ce trou. Parler de la Chose
Freudienne comme constitu ée essentiellement par ce trou, ce trou qui a un site, un site
dans le symbolique, c'est la dire quelque chose qui tout au moins, je le prouve en tout
cas, peut se soutenir un certain temps, et comme ce temps commence a faire une
paye et que pendant ce temps il n'y pas eu beaucoup de contradictions qui portent, je
veux dire a ce que j'énoncgais, ca commence déja a au moins se supporter d'avoir duré
ce temps-la.

Que ce trou je lidentifie a la topologie, jai fait allusion a ca dans mon dernier
séminaire ; la topologie, je crois que je I'ai indiqué, au moins fait sentir pour certains, ne
se concgoit pas sans ce nceud qui, comme je le disais tout a I'heure, dans un autre
groupement, n'est pas simplement quelque chose, quoi que ce soit la qu'il ait sa tenue
de nceud, c'est dans le réel, mais l'intéressant, c'est que dans le mental, c'est bien la
premiére fois qu'on voit quelque chose qui conjoint le mental et le réel a ce point, c'est
gue dans le mental ca fait nceud aussi ; il est vraiment a la fois impossible de ne pas
mettre le nceud dans le mental et en méme temps de s'apercevoir que le mental y est
trés inadapté, a savoir que ce nceud, il le pense si difficilement que nous ne pouvons
pas ne pas y voir quelque chose qui nous donnerait en quelque sorte ce que j'ai appelé
a mon dernier séminaire quelgue chose comme un pressentiment, si I'on peut dire, de
ce que pourrait bien étre en fin de compte le trou en question.

Tout cela, bien sdr, est une précipitation, pourquoi ne pas le dire, aprés errance,
chacun sait que je me suis targué de dialectique et que j'ai fait usage du terme avant
d'en venir a ce tourbillon ; c'est bien le cas de nous apercevoir que quiconque parle de
dialectigue évoque toujours une substance. La dialectique est essentiellement



prédicative, elle fait antinomie, et nul prédicat qui de lui-méme ne se supporte d'une
substance ; c'est trés difficile de parler a-substantivement, surtout que nous nous
imaginons chacun étre une substance. C'est trés difficile évidemment de vous sortir ¢a
de la téte, quoique tout démontre que vous n'étes au plus chacun qu'un petit trou, un
trou certes complexe et tourbillonnaire, mais qu'il est trés tres difficile de vous penser
comme substance, si ce n'est comme substance ayant cette propriété d'étre pensante,
et que la alors ca devient vraiment désespérant de penser a quel point votre pensée
est manifestement impuissante. Il semble que c'est quand méme plus solide de se
référer a d'autres catégories et de s'apercevoir que par exemple on puisse énoncer
sans absurdité des propositions comme celle -ci, les avancer avec quelque chance de
toucher juste, que s'il y a de l'indécidable (jévoquais ca tout a I'heure ) c'est un
indécidable qui ne se soutient que de ceci : que nous le nouons, quil y a de
l'indécidable mais que l'idée ne nous en vient que de cette assurance prise dans la
math ématique précisément qu'il y du non-nceud, si je puis dire, car c'est la seule
définition possible du réel, et que resserrer les nceuds, ne serait-ce que pour ne pas 'y
glisser indéfiniment, c'est a quoi nous nous employons dans l'analyse.

Parce que qu'est-ce que c'est que l'analyse en fin de compte ? C'est quand méme
cette chose qui se distingue de ceci, c'est que nous nous sommes permis une sorte
d'irruption du privé dans le public. Le privé, ca évoque la muraille, les petites affaires
de chacun. Les petites affaires de chacun, ¢a a un noyau parfaitement caractéristique,
c'est d'étre des affaires sexuelles. C'est ¢a le noyau du privé. C'est quand méme rigolo
gue ce public dans lequel nous faisons émerger le privé, que "public” est un lien tout a
fait manifeste, pour les étymologistes, avec "publis”, c'est a savoir que ce qui est
public, c'est ce qui émerge de ce qui est honteux, car comment distinguer le privé de
ce dont on a honte ?

Il est clair que l'indécence de tout ¢a, indécence de ce qui se passe dans une analyse,
cette indécence si je puis dire, grace a la castration dont I'analyse est bien faite pour
évoquer la dimension depuis Freud, grace a la castration, cette indécence disparait.

Toute la question est donc celle-ci : tirer de la castration une jouissance, est-ce que
c'est ca le plus de jouir ? En tout cas c'est tout ce qui est permis pour linstant, a
guelque personne que ce soit, si tant est que le mot "personne” désigne personne. Il
désigne une substance pensante, sans doute, mais ce a quoi nous nous efforcons,
méme quand nos préoccupations ne sont pas du tout substantielles, ni
substantophores, ce a quoi nous nous efforcons, c'est tout de méme a faire rentrer ¢a,
cette notion de substance pensante, dans un réel. Alors ¢ca ne va pas tout seul, bien
sar, parce qu'il y a des tas de choses dont nous sommes encombrés. Nous sommes
encombrés par exemple de l'idée de la vie. C'est une idée comme c¢a, il est assez
curieux que Freud a promu I'Eros mais qu'il n' a pas osé tout a fait l'identifier a l'idée
de la vie et qu'il a quand méme distingué la vie du corps et la vie en tant qu'elle est
portée par le corps dans le germen.

La vie, si lI'on peut dire, malgré l'usage qu'en fait Freud, il y a quelque chose avec quoi
can' arien a faire, c'est avec ce qui passe pour étre son antinomie, c'est avec la mort.

La mort, quoiqu'on en pense, c'est purement imaginaire. S'il n'y avait pas de "corps",
s'il n'y avait pas de cadavre, qu'est-ce qui nous ferait le lien entre la vie et la mort ?
Naturellement cette idée du poireau, de la botte de cadavres, nous nous entendons a
nouer ¢a, c'est méme notre occupation principale. S'il n'y avait pas ca, s'il n'y avait pas
de statues, le c6té enragé de ces étres dits humains a fabriquer leurs propres statues,
a savoir des choses qui n'ont absolument rien a faire avec le corps mais qui quand
méme y ressemble, c'est a bénir les religions qui ont interdit cette obscénité ; en plus



c'est affreux a voir ! Qu'est-ce qu'il y a de plus affreux a voir qu'un étre humain, je le
demande ! Un étre humain, une forme humaine. C'est curieux que... enfin il faut
vraiment la religion dite catholique pour y trouver ses délices. C'est évidemment qu'elle
a quelque chose a gagner dans le truc, c'est patent, on voit tres bien le mécanisme ;
elle joue sur le beau. D'ailleurs gu'est-ce que c'est que toute cette histoire a dormir
debout de I'Evangile, c'est le cas de le dire, si ce n'est |'exaltation du beau? Je vous
montrerai ¢a une autre fois.

Enfin Perinde ac cadaver, ¢a veut dire que la castration quand méme, la castration
dont nous-mémes arrivons a nous apercevoir que c'est une jouissance, pourquoi est-
ce que c'est une jouissance ? On le voit tres bien parce que c¢a nous délivre de
l'angoisse. Mais alors gqu'est-ce que c'est que l'angoisse ?

C'est quand méme curieux qu'on n'en ait pas tiré un peu la morale, du petit Hans de
Freud. L'angoisse c'est tres précisément localisé en un point de I'évolution de cette
vermine humaine, c'est le moment ou un petit bonhomme ou une petite future bonne
femme s'apercoit de quoi? S'apercoit qu'il est marié avec sa queue. Vous me
pardonnerez d'appeler ¢ca comme c¢a, c'est ce qu'on appelle généralement pénis ou
pine, et gu'on gonfle en s'apercevant qu'il n'y a rien pour mieux faire phallus, ce qui est
évidemment une complication, une complication liée au fait du noeud, a I'ex-sistence,
c'est le cas de le dire, du nceud. Mais s'il y tout de méme quelque chose qui est fait
dans les Cing Psychanalyses pour nous montrer le rapport de l'angoisse avec la
découverte du petit-pipi, appelons ¢ca comme ca aussi, c'est tout de méme clair, il est
certain que c'est tout a fait concevable que pour la petite fille, comme on dit, ca s'étale
plus, c'est pour ¢a qu'elle est plus heureuse ; ¢a s'étale parce qu'il faut qu'elle mette un
certain temps pour s'apercevoir que le petit-pipi, elle n'’en a pas ; c¢a lui fout de
l'angoisse aussi, mais c'est quand méme une angoisse par référence, par référence a
celui qui en est affligé ; je dis "affligé" c'est parce que j'ai parlé de mariage que je parle
de ca ; tout ce qui permet d'échapper a ce mariage est évidemment le bienvenu, d'ou
le succes de la drogue, par exemple ; il n'y a aucune définition de la drogue que celle-
ci : c'est ce qui permet de rompre le mariage avec le petit-pipi.

Mais enfin laissons ¢a de c6té et venons-en aux choses sérieuses, a savoir que ¢a ne
serait pas une mauvaise facon d'envisager ce qu'on appelle vie que de la considérer
comme parasite.

Dire qu'elle est parasite de la mort, ce serait exagéré, ce serait faire un lien trop serré
pour ce que je viens de dire, a savoir qu'il n'y a pas le moindre rapport si ce n'est cette
affaire de corps qu'on jette au trou. C'est justement c¢a qui nous dit peut-étre ce que
c'est que la vie, c'est que c'est le parasite de quelque chose qui vraiment ne se con ¢oit
gue comme un trou, c'est méme autour de ca que le réel fait cyclique, c'est qu'on veut
gue ce soit dans cette "logette" que la vie parasite. D'ou bien sQr tout découle. Je ne
peux pas dire que Freud a été jusque la, mais il en a quand méme dit pas mal ; que le
germen soit en fin de compte un parasite, c'est ce qui me semble ressortir de I'Au-dela
du principe de plaisir. Evidemment, il ne I'a pas dit en clair, mais ¢a aurait fait moins de
scandale, dit alors, que peut-étre je n'en fais maintenant a le dire. Mais ¢a aurait aussi
bien allégé les choses ; ca lui aurait permis d'appeler autrement le principe de réalité,
qui est simplement un principe de fantasme collectif. Je le disais hier soir au jury
d'accueil. "Quels sont vos critéres ?" qu'on me demande, pour ce qui est du jury
d'accueil, pour nommer quelqu'un A.M.E. Je vais vous le dire : c'est ce qu'on appelle le
bon sens, c'est a dire la chose du monde la plus répandue. Le bon sens c'est ¢a :
"Celui-la on peut lui faire confiance", rien de plus. Il n'y a absolument pas d'autre
critere. Il y a des gens qu'on propose au titre d'A.M.E., et si les gens qui sont la et qui
ont été choisis incontestablement au vote, parce qu'on leur fait confiance sur le sujet



du bon sens, de ne pas garantir n‘importe qui, c'est un principe de pur fantasme, de
fantasme collectif sans doute ; est-ce que c'est ¢a que ca veut dire, le principe de
réalité ? C'est absolument certain. On s'apercoit a l'usage que tous les petits
fantasmes privés se conjoignent, se conjoignent en botte, comme je le disais tout a
I'neure, ce qui bien entendu n'est pas étonnant pour ce qui est du rapport de la chose
avec la mort, puisque c'est a ce propos k que je l'ai évoqué, le bon sens c'est ¢a : en
gros, les pas trop dangereux ; c'est ¢ca qu'on appelle le principe de réalité, et qui en
tant qu'il s'oppose au principe de plaisir, s'y oppose trés sérieusement, parce que le
principe de plaisir n'a strictement qu'une seule dfinition possible, c'est celui de la
moindre jouissance ; c'est ¢ca que ¢a veut dire. Moins on jouit, mieux ¢a vaut.

De sorte que cela nous amene a poser un certain nombre de couples pour ce qui est
du réel, de l'imaginaire et du symbolique.

Le réel, c'est tres évidemment pour nous, a l'usage, ce qui est antinomique au sens,
ce qui s'oppose au sens comme le Zéro s'oppose au Un. Le réel c'est strictement ce
qui n'a pas de sens. C'est bien en quoi notre interprétation est quelque chose qui n'a
affaire avec le réel que pour autant que nous la dosons. Nous la dosons et la limitons
a la réduction du symptéme. Il y a des symptbmes qu'on ne réduit pas, c'est
absolument certain, et nommément entre autres, la psychanalyse. La psychanalyse
est un symptdome et nommément un symptdéme social, et c'est ainsi qu'il convient de
connoter son existence. Si la psychanalyse n'est pas un symptdome, je ne vois
absolument pas ce qui fait qu'elle est apparue si tard. Elle est apparue si tard dans la
mesure ou il faut bien que quelgue chose se conserve (sans doute parce que c'est en
danger) d'un certain rapport a la substance, a la substance de I'étre humain.

Alors tachons de poser ensemble quelque chose qui situe l'imaginaire par rapport a
autre chose.

L'imaginaire n'a aucune espece d'autre support que ceci qu'il a le corps et que c'est en
tant que ce corps se dénoue de la jouissance phallique que I'imaginaire a consistance.
C'est trés précisément en tant que la jouissance phallique passait ailleurs, et c'est une
affaire d'histoire que de noter comment elle était escamotée, c'est dans cette mesure
gue l'idée de monde est née.

C'est la I'opposition non pas d'un zéro et d'un un mais celle d'un moins a un plus. C'est
dans la mesure al la castration s'opére, au il y a moins phallus, que l'imaginaire
subsiste, tout le monde le sait puisque c'est bien pour ¢a qu'on appelle prégénitaux les
états qui constituent le support le plus ordinaire de tous les comportements dits
humains.

Et le symbolique alors ? le symbolique, c'est simple. Au symbolique, il n'y a pas
d'opposition ; il y a le trou, le trou originel. Le symbolique n'a de partenaire que truqué.
C'est dans la mesure al il n'y a pas d'Autre de I'Autre, a savoir que I'étre et sa
négation sont exactement la méme chose, comme tout le monde le sait, les
dialecticiens vous le disent tout de suite : que le nombre, ca existe puisque vous en
parlez, ¢ca prouve bien a quel point le non-étre c'est exactement I'équivalent ; c'est
grace a c¢a que justement la découverte de l'analyse, c'est : Quoi que I'étre et le non
étre soient la méme chose, il faut qu'il y ait un trou qui fasse tenir le tout ensemble et
gu'en somme ca se réduise a ceci : qu'il n'y a que de la création ; chaque fois que
nous avancons un mot, nous faisons surgir du néant ex nihilo une chose, c'est notre
sort d'étres humains, c'est pour ¢a que nous ne baisons pas, sauf exception, avec une
femme de temps & autre, mais que nous baisons avec la Chose.



Et les femmes alors, est-ce qu'elles créent ? J'ai bien entendu tout a I'heure, il y a
guelqu'un qui m'a beaucoup plu ( ce n'est pas pour dire que ce que Michele Montrelay
disait avant ne m'avait pas plu aussi ) mais il y a une nommée Anne Colot qui m'a fait
remarquer que quand méme, la femme ce n'était pas du tout cuit, et ce qu'elle a dit
c'était pertinent. Elle n'a pas, Dieu merci, employé le mot de créativité. Elle a parlé de
création comme de quelque chose qui fait que c'est a peine, dans le fond si une
femme sait qui est son bébé : le bébé c'est comme la vie, c'est patent dans I|'étre
humain qu'il est un parasite ; un parasite ne commence a exister que si vous lui
donnez justement un nom ; tant qu'il n'y pas de nom, qu'est-ce que c'est ? Alors la
créativité... quelgu'un m'a interrogé sur la créativité de la femme. Je dois dire que je ne
suis pas chaud ; il n'est pas du tout nécessaire qu'une femme soit créative pour étre
intéressante ; il suffit bien qu'elle compte ; c'est ¢a qui a son poids.

Alors résumons nous. Un symptdme qu'est-ce que c'est ? C'est quelque chose qui a
tout de méme le plus grand rapport ( c'est ce qui se voit avec la pratique ) avec
I'inconscient. Alors ce que je voudrais c'est que la psychanalyse, comme je l'ai dit tout
a I'heure, tienne, tienne le temps qu'il faudra, pas une minute de plus bien sdr, en tant
gue symptdme, parce que c'est guand méme un symptome rassurant.

NOTES

1 dans le texte publié dans les |ettres de I'Ecole e terme employé éait "constance". Au lecteur de choisir entre les
deux, "constante" ou "constance", celui qu'il préfere.

Groupe de Travail Lutecium - www.lutecium.fr



