J.LACAN gaogoa
IX-L'IDENTIFICATION

Version rue CB note

Séminairedu 14 mars 1962

(->p273) (X111/1) Dans le dialogue que je poursuis avec vous, il y a forcément des hiatus, des saltus, des casus, des
occasions, pour ne pas parler du fatum. Autrement dit, i1l est coupé par diverses choses ; par exemple hier soir nous
avons entendu l'intéressante, I'importante communication de Lagache a la séance scientifique de la Société sur la
sublimation . Ce matin, j'avais envie d'en repartir mais, d'un autre coté, dimanche j'étais parti dailleurs, je veux
dire d'une sorte de remarque sur le caractére de ce qui se poursuit ici comme recherche. C'est évidemment une
recherche conditionnée, par quoi ? pour l'instant, par une certaine visée que j'appellerai visée d'une érotique. Je
considere ceci comme légitime, non pas que nous soyons de nature essentiellement destinée a la faire quand nous
sommes sur la route ou elle est exigée, jJe veux dire gque nous sommes sur cette route un peu comme, au cours des
siécles, ceux qui ont médité sur les conditions de la science ont été sur la route de ce quoi la science réussit
effectivement. D'ou ma référence au cosmonaute qui a bien son sens, pour autant que ce a quoi elle réussissait
n'était certainement pas forcément ce a quoi elle s'attendait jusqu'a un certain point, bien que les phases de sa
recherche soient abolies, réfutées par sa réussite.

Il est certain qu'il y a chez les gens - nous employons ce terme au sens le plus large, a moins que nous ne
(->p274) (X111/72) I'employons d'un sens légerement réduit, celui des gentils, ce qui évidemment laisserait ouverte la
curieuse question des gentils définis par rapport a X (vous savez d'ou cette définition des gentils part) ce qui
laisserait ouverte la curieuse question de savoir comment il se trouve que les gentils représentent, si je puis
dire, une classe secondaire au sens ou je l'entendais la derniére fois de quelgue chose de fondé sur une certaine
acception antérieure. Malgré tout cela ne serait pas mal ; car dans cette perspective les gentils, c'est la
chrétienté, et chacun sait que la chrétienté comme telle est dans un rapport notoire avec les difficultés de
I'érotique, & savoir que les démélés du chrétien avec Vénus sont tout de méme quelque chose qu'il est assez difficile
de méconnattre, encore qu'on feigne de prendre la chose, si je puis dire, par-dessus la jambe.

En fait, si le fond du christianisme se trouve dans la révélation paulinienne, a savoir dans un certain pas
essentiel fait dans les rapports au pére, si le rapport de I'amour au pere en est ce pas essentiel, s'il représente
vraiment le franchissement de tout ce que la tradition sémite a inauguré de grand de ce fondamental rapport au
pere de cette baraka originelle, a laquelle il est tout de méme difficile de méconnattre que la pensée de Freud se
rattache plus d'une facon contradictoire, malédictoire, - nous ne pouvons pas en douter - car si la référence a
I'Cedipe peut laisser la question ouverte, le fait qu'il ait terminé son discours sur Moise et comme il l'a fait, ne
laisse pas douteux que le fondement de la révélation chrétienne est donc bien dans ce rapport de la gréace (->p275)
(X111/3) que Paul fait succéder a la loi.

La difficulté est ceci : c'est que le chrétien ne se tient pas, et pour cause, a la hauteur de cette révélation
et que pourtant il la vit dans une société telle qu'on peut dire que méme réduits a la forme la plus laTque ses
principes de droit sont tout de méme issus directement d'un catéchisme qui n'est pas sans rapport avec cette


http://gaogoa.free.fr/

révélation paulinienne. Seulement, comme la méditation du Corps mystique n'est pas a la portée de chacun, une
béance reste ouverte qui fait que pratiquement le chrétien se trouve réduit a ceci qui n'est pas tellement normal,
fondamental, de n'avoir plus réellement d'autre acces a la jouissance comme telle que de faire I'amour. C'est ce que
j'appelle ses démélés avec Vénus. Car bien entendu, avec ce a quoi il est placé dans cet ordre, ¢a s'arrange somme

toute dans l'ensemble assez mal.

C'est trés sensible, ce que je dis, par exemple, des qu'on sort des limites de la chrétienté, dés qu'on va dans les
zones dominées par l'aculturation chrétienne, je veux dire non pas les zones qui ont €té converties au
christianisme, mais qui ont subi les effets de la société chrétienne. Je me souviendrai longtemps, d'une longue
conversation poursuivie une nuit de 1947 avec quelqu'un qui était mon guide pour une virée faite en Egypte. C'était
ce qu'on appelle un Arabe. Il était, bien entendu, par ses fonctions et par aussi la zone ou il vivait, tout ce qu'il
y a de plus sous le coup de notre catégorie. C'était tres net dans son discours cette sorte d'effet de promotion de
la question érotique. 11 était certes préparé (->p276) (XI111/4) par toutes sortes de résonnances trés antiques de sa
sphére a mettre au premier plan de la question de la justification de l'existence sa jouissance ; mais la facon dont
il incarnait cette jouissance dans la femme avait tous les caractéres en impasse de ce qu'on peut imaginer de plus
dénué dans notre propre société - l'exigence en particulier d'un renouvellement d'une succession infinie - du
caractere de sa nature essentiellement non satisfaisante de l'objet, était bien ce qui faisait [I'essentiel, non pas
seulement de son discours, mais de sa vie pratique. Personnage, aurait-on dit dans un autre vocabulaire,
essentiellement arraché aux normes de sa tradition.

Quand il s'agit de I'érotique, que devons-nous penser de ces normes ? Autrement dit, sommes-nous chargés de

donner par exemple justification a la subsistance pratique du mariage comme institution a travers méme nos
transformations les plus révolutionnaires ?

Je crois qu'il n'y a nul besoin de tout I'effort d'un Westermarck pour justifier a travers toutes sortes
d'arguments, de nature ou de tradition, I'institution du mariage, car simplement elle se justifie de sa persistance
gue nous avons vue sous nos yeux, et sous la forme la plus nettement marquée, de traits petit-bourgeois a travers
une société qui au départ croyait pouvoir aller plus loin dans la mise en question des rapports fondamentaux, je
veux dire dans la société communiste. I1 semble trés certain que la nécessité du mariage n'a méme pas été effleurée
par les effets de cette révolution. Est-ce que c'est a proprement parler le domaine qui est celui (->p277) (X111/5) ou
nous sommes amenés a porter la lumiére ?

Je ne le crois absolument pas : les nécessités du mariage s'averent, pour nous, étre un trait proprement social
de notre conditionnement : elles laissent complétement ouvert le probléme des insatisfactions qui en résultent a
savoir du conflit permanent ou se trouve le sujet humain, pour cela seul qu'il est humain, avec les effets, les
retentissements de cette loi (du mariage).

Qu'est-ce qui en est pour nous le témoignage ?

Tout simplement l'existence de ce que nous constatons, pour autant que nous nous occupons du désir, je veux dire
gu'il existe dans les sociétés, qu'elles soient bien organisées ou non, quon y fasse en plus ou moins grande
abondance les constructions nécessaires a I'habitat des individus, nous constatons l'existence de la névrose ; et ca
n'‘est pas la ou les conditions de vie les plus satisfaisantes sont assurées, ni ou la tradition est la plus assurée,
gue la névrose est la plus rare. Bien loin de la.

Qu'est-ce que veut dire la névrose ? Quelle est pour nous l'autorité, si je puis dire, de la névrose ? Ca n'est



pas tout simplement lié a sa pure et simple existence. La position est trop facile de ceux qui, dans ce cas
rejettent ces effets a une sorte de déplacement de I'numaine faiblesse, je veux dire que ce qui s'avere effectivement
de faible, dans l'organisation sociale comme telle, est reporté sur le névrosé dont on dit que c'est un inadapté.
Quelle preuve !

(->p278) (X111/6) Il me semble que le droit, l'autorité qui découle de ce que nous avons a apprendre du
nevrosé, c'est la structure qu'il nous révele et dans son fond ce qu'il nous révele, a partir du moment ou nous
comprenons que son désir c'est bien le méme que le ndtre, et pour cause. Ce qu'il vient peu a peu a révéler a notre
étude, ce qui fait la dignité du névrosé, c'est qu'il veut savoir. Et en quelque sorte c'est lui qui introduit la
psychanalyse. L'inventeur de la psychanalyse, c'est non pas Freud, mais Anna O comme chacun sait, et bien entendu
derriere elle bien d'autres : nous tous.

Le névrosé veut savoir quoi ? Ici je ralentis mon débit pour que vous entendiez bien, car chaque mot a son
importance. 11 veut savoir ce qu'il y a de réel dans ce dont il est la passion, a savoir ce qu'il y a de réel dans
I'effet du signifiant, bien entendu ceci supposant que nous en sommes arrivés assez loin pour savoir gue ce qui
s'appelle désir dans I'étre humain est impensable sinon dans ce rapport au signifiant et les effets qui s'y
inscrivent.

~

Ce signifiant qu'il est lui-méme par sa position, a savoir en tant que névrose vivante, c'est si vous vous
rapportez a ma définition du signifiant - c'est d'ailleurs inversement ce qui la justifie, c'est qu'elle est
applicable - ce par quoi ce cryptogramme qu'est une névrose, ce qui le fait comme tel, le névrosé, un signifiant et
rien de plus - car le sujet qu' il sert justement est ailleurs - c'est ce que nous appelons son inconscient. Et c'est
pour ca qu'il est, selon la définition, que je vous en donne, en tant que névrose un signifiant, c'est (->p279)
X111/7) qu'il représente un sujet caché, mais pour quoi ? Pour rien dautre que pour un autre signifiant.

Que ce qui justifie le névrosé comme tel, le névrosé, pour autant que l'analyse - je laisse passer ce terme
emprunté au discours de mon ami Lagache hier - le"valorise"”, c'est pour autant que sa névrose vient contribuer a
I'avénement de ce discours exigé d'une érotique enfin constituée. Lui, bien entendu, n'en sait rien et ne le cherche
pas. Et nous aussi bien, nous n'avons a le chercher que pour autant que vous étes ici, c'est-a-dire que je vous
éclaire sur la signification de la psychanalyse par rapport a cet avenement exigé d'une érotique, entendez de ce
par quoi il est pensable que I'étre humain fasse aussi dans ce domaine - et pourquoi pas ? - la méme trouée et qui
d'ailleurs aboutit & cet instant bizarre du cosmonaute dans sa carapace. Ce qui vous laisse a penser que je ne

N

cherche méme pas a entrevoir ce que pourra donner une érotique future.

Ce qu'il y a de certain, c'est que les seuls qui y aient convenablement révé, a savoir les poetes, ont toujours
abouti a d'assez étranges constructions. Et si, quelque préfiguration peut s'en trouver dans ce sur quoi je me suis
arrété avec quelque longueur, les ébauches qui peuvent en étre données justement dans certains points paradoxaux
de la tradition chrétienne, I'amour courtois, par exemple, ¢ca a été pour vous souligner les singularités tout a fait
bizarre -que ceux qui en étaient les auditeurs s'en souviennent - de certains sonnets d'Arnaut
Daniel par exemple qui nous ouvrent (->p280) (XI111/8) des perspectives bien curieuses sur ce que
représentaient effectivement les relations entre l'amoureux et sa dame. Cela n'est pas du tout indigne de la
comparaison avec ce que j'essaie de situer comme point extréme sur les aspects du cosmonaute. Bien sdr, la tentative
peut nous apparattre participer quelque peu de la mystification, et au reste elle a tourné court. Mais elle est
tout a fait éclairante pour nous situer, par exemple, ce qu'il faut entendre par la sublimation. J'ai rappelé hier
soir que la sublimation, dans le discours de Freud, est inséparable d'une contradiction, c'est a savoir que la



jouissance la visée de la jouissance, subsiste et est en un certain sens réalisée dans toute activité de sublimation,
gu'il n'y a pas de refoulement, qu'il n'y a pas effacement, qu'il n'y a méme pas compromis avec la jouissance, qu'il y
a paradoxe, qu'il y a détour, que c'est par les voies en apparence contraires a la jouissance que la jouissance est

obtenue.

Ceci n'est proprement pensable que justement pour autant que dans la jouissance le médium qui intervient,
médium par ou il est donné acces a son fond qui ne peut étre - je vous l'ai montré - que la chose, que ce médium ne
peut étre aussi gqu'un signifiant. D'ou cet étrange aspect que prend a nos yeux la dame dans l'amour courtois. Nous
ne pouvons pas arriver a y croire parce que nous ne pouvons plus identifier a ce point un sujet vivant a un
signifiant, une personne qui s'appelle Béatrice avec la sagesse et avec ce qu'était pour Dante l'ensemble, la
totalité du savoir.

(->p281) (X111/9) 11 n'est pas du tout exclu par la nature des choses que Dante ait effectivement couché avec
Béatrice. Cela ne change absolument rien au probléeme. On croit savoir que pas, cela n'est pas fondamental dans la
relation.

Ces remarques étant poseées, qu'est-ce qui définit le névrosé ?

Le névrosé se livre a une curieuse retransformation de ce dont il subit I'effet. Le névrose, somme toute est un
innocent : il veut savoir. Pour savoir il s'en va dans la direction la plus naturelle, et c'est naturellement du
méme coup par la qu'il est leurré. Le névrosé veut retransformer le signifiant en ce dont il est le signe. Le
névrosé ne sait pas, et pour cause, que c'est en tant que sujet qu'il a fomenté ceci l'avénement du signifiant en
tant que le signifiant est l'effacant principal de la chose, que c'est lui, le sujet qui en effacant tous les traits
de la chose, fait le signifiant. Le névrosé veut effacer cet effacement, il veut faire que ca ne soit pas arrivé.
C'est 1a le sens le plus profond du comportement sommaire, exemplaire de l'obsessionnel. Ce sur quoi il revient
toujours, sans jamais bien entendu pouvoir en abolir l'effet - car chacun de ses efforts pour Il'abolir ne fait que
le renforcer - c'est de faire que cet avénement a la fonction de signifiant ne se soit pas produit, qu'on retrouve
ce qu'il y a de réel a l'origine, a savoir de quoi tout ca est le signe. Ceci, je le laisse la indiqué, amorcé pour y
revenir d'une facon généralisée et en méme temps plus diversifiée, a savoir (->p282) (X111/10) selon les trois especes
de névrose : phobie, hystérie et obsession, aprés que j'aurai fait le tour auquel ce préambule est destiné a me
ramener dans mon discours.

Ce détour donc est bien fait pour situer, et justifier du méme coup, la double visée de notre recherche, en tant
gu'elle est celle que nous poursuivons cette année sur le terrain de l'identification.

Si extrémement métapsychologique que notre recherche puisse parattre a certains de ne pas le poursuivre
exactement sur l'aréte ou nous la poursuivons pour autant que l'analyse ne se concoit que dans cette visée des plus
eschatologiques, si je puis m'exprimer ainsi, d'une érotique, mais impossible aussi sans maintenir au moins a un
certain niveau la conscience du sens de cette visée de faire avec convenance dans la pratique ce que vous avez a
faire, c'est-a-dire bien sdr non pas a précher une érotique, mais a vous débrouiller avec ce fait que, méme chez les
gens les plus normaux et a l'intérieur de I'application pleine et entiére, et de bonne volonté; des normes, eh bien,
ca ne marche pas (que non seulement, comme M. de la Rochefoucauld I'a dit, il y a des bons mariages, mais il n'y en
a pas de délicieux, nous pouvons ajouter que depuis ca s'est détérioré un peu plus puisqu'il n'y en a méme pas de
bons non plus, je veux dire dans la perspective du désir) il serait tout de méme un peu invraisemblable que de tels
propos ne puissent pas étre mis au premier plan dans une assemblée d'analystes.



Ceci ne vous fait pas pour autant les propagandistes (->p283) (XI111/11) d'une érotique nouvelle, ce qui vous
situe ce que vous avez a faire dans chaque cas particulier : vous avez a faire exactement ce que chacun a a faire
pour soi et pour lequel il a plus ou moins besoin de votre aide, a savoir, en attendant le cosmonaute de I'érotique
future, des solutions artisanales.

Reprenons les choses ou nous les avons laissées la derniére fois, a savoir au niveau de la privation. Jespére
que je me suis fait entendre concernant ce sujet en tant que je l'ai symbolisé par ce (-1) , le tour forcément pas
compté, compté en moins dans la meilleure hypothése, a savoir quand il a fait le tour du tour, le tour du tore. Le
fait que j'ai tout de suite tendu le fil qui rapporte la fonction de ce (-1) au fondement logique de toute
possibilité d'une affirmation universelle, a savoir de la possibilité de fonder I'exception, - et c'est ¢ca dailleurs
qui exige la régle : I'exception ne confirme pas la regle, comme on le dit gentiment, elle l'exige ; c'est elle qui en
est le véritable principe - bref, qu'en vous tracant mon petit cadran, a savoir en vous montrant que la seule
véritable assurance de I'affirmation universelle est I' exclusion d'un trait négatif : "il n'a pas d'homme qui ne

by

soit mortel”, j'ai pu préter a une confusion que j'entends maintenant

rectifier pour que vous sachiez sur quel terrain de principe je vous fais vous
avancer. Je vous donnais cette référence, mais il est clair qu'il ne faut pas la
prendre pour une

déduction du processus tout entier a partir du symbolique.

(->p284) (X111/12)



La part vide ou il n'y a rien dans mon cadran, il faut a ce niveau lad encore la considérer comme détachée. Le
(-1) gu'est le sujet a ce niveau en lui-méme n'est nullement subjectivé, il n'est nullement encore question ni de
savoir, ni de non-savoir. Pour que quelque chose arrive de l'ordre de cet avenement, il faut que tout un cycle soit
bouclé dont la privation n'est donc que le premier pas. La privation dont il s'agit est privation réelle pour
laguelle avec le support d'intuition dont vous me concéderez qu'on peut bien m'en accorder le droit, je ne fais la
que suivre les traces méme de la tradition, et la plus pure ; on accorde a Kant l'essentiel de son procédé, et ce
fondement du schématisme j'en cherche un meilleur pour essayer de vous le rendre sensible, intuitif - le ressort de
cette privation réelle, je I'ai forgé. Ce n'est donc qu'aprés un long détour que peut advenir pour le sujet ce savoir
de son rejet originel. Mais d'ici 1a, je vous le dis tout de suite, il s'est passé assez de choses pour que quand il
viendra au jour, le sujet sache non pas seulement que ce savoir le rejette, mais que ce savoir est lui-méme a
rejeter en tant qu'il s'averera étre toujours soit au-dela, soit en-deca de ce qu'il faut atteindre pour la
réalisation du désir.

Autrement dit que si jamais le sujet, ce qui est son but depuis le temps de Parménide, arrive a l'identification,

a l'affirmation que c'est “*“ “  le méme, que de penser et d'étre a ce moment-la il se
trouvera lui-méme irrémé-(->p285) (X111/13)diablement divisé entre son désir et son idéal. Ceci, si je puis dire, est
destiné a démontrer ce que je pourrai appeler la structure objective du tore en question. Mais pourquoi me
refuserait-on cet usage du mot objectif puisqu'il est classique concernant le domaine des idées et encore employé
jusqu'a Descartes ? Au point donc ou nous en sommes et pour n'y plus revenir, ce dont il s'agit de réel est
parfaitement touchable, et il ne s'agit que de cela. Ce qui nous a menés a la construction du tore au point ou nous
en sommes, c'est la nécessité de définir chacun des tours comme un un irréductiblement différent. Pour que ceci soit
réel, a savoir que cette vérité symbolique, puisqu'elle suppose le compute, le comptage soit fondée, s'introduise dans
le monde, il faut et il suffit que quelque chose soit apparu dans le réel, qui est le trait unaire. On comprendra
que devant ce 1, qui est ce qui donne toute sa réalité a l'idéal - I'idéal, c'est tout ce qu'il y a de réel dans le
symbolique et ca suffit - on comprend qu'aux origines de la pensée, comme on dit, au temps de Platon et chez Platon
pour ne pas remonter plus loin, ceci ait entrainé l'adoration, la prosternation : le 1 était le bien, le beau, le



vrai, I'étre supréme.

Ce en quoi consiste le renversement a quoi nous sommes sollicités de faire face a cette occasion, c'est de nous
apercevoir que si légitime que puisse étre cette adoration du point de vue d'une élation affective, il n'en reste pas
moins que ce 1 n'est rien d'autre que la réalité d'un assez stupide petit baton. C'est tout. Le premier chasseur, je
vous l'ai dit, qui sur une cdte d'antilope a fait une coche pour se souvenir (->p286) (X111/14) simplement qu'il avait
chassé 10 fois, 12 ou 13 fois, i1l ne savait pas compter, remarquez, et c'est méme pour ca qu'il était nécessaire de les
mettre, ces traits, pour que le 10, 12 ou 13, toutes les fois ne se confondent pas comme elles le méritaient pourtant
les unes dans les autres.

Donc, au niveau de la privation dont il s'agit, en tant que le sujet est d'abord objectivement cette privation
dans la chose, cette privation, qu'il ne sait pas qu'il est du tour non compté, c'est de la que nous repartons pour
comprendre ce qui se passe. Nous avons d'autres éléments d'information pour que de la il vienne se constituer comme
désir et qu'il sache le rapport qu'il y a de cette constitution a cette origine en tant qu'elle peut nous permettre
de commencer d'articuler quelque rapport symbolique plus adéquat que ceux jusqu'ici promus concernant ce qu'est sa
structure de désir, au sujet. Ceci ne nous fait pas pour autant présumer de ce qui se maintiendra de la notion de
la fonction du sujet quand nous l'aurons mis en situation de désir ; c'est ce que nous sommes bien forcés de
parcourir avec lui, selon une méthode qui n'est que celle en somme de I'expérience ; c'est le sous-titre de la
phénoménologie de Hegel "Wissenchaft der Erfahrung"” : science de l'expérience. Nous suivons un chemin analogue avec

les données différentes qui sont celles qui nous sont offertes.

Le pas suivant est centré - je pourrais aussi bien ici ne pas marquer d'un titre le chapitre, je le fais a des
fins didactiques - c'est celui de la frustration. Cest au niveau de la frustration que s'introduit avec l'Autre la
possibilité (->p287) (XI111/15) pour le sujet d'un nouveau pas essentiel.Le 1 du tout unique, le 1 qui distingue chaque
répétition dans sa différence absolue, ne vient pas au sujet, méme si son support n'est rien d'autre que celui du
baton réel, ne vient pas d'aucun ciel, il vient d'une expérience constituée pour le sujet auquel nous avons affaire,
par l'existence, avant qu'il ne soit né, de I' univers du discours, par la nécessité que cette expérience suppose du
lieu de I'Autre avec le grand A, tel que je l'ai antérieurement défini.

C'est ici que le sujet va conquérir l'essentiel, ce que j'ai appelé cette seconde dimension, en tant qu'elle est
fonction radicale de son propre repérage dans sa structure si tant est que métaphoriquement, mais non sans
prétendre atteindre dans cette métaphore la structure méme de la chose, nous appelons structure de tore cette
seconde dimension en tant qu'elle constitue parmi tous les autres l'existence de lacs irréductibles a un point, de
lacs non évanouissants. C'est dans I'Autre que vient nécessairement s'incarner cette irréductibilité des deux
dimensions pour autant que, si elle est quelque part sensible, ce ne peut étre - puisque jusqu'a présent le sujet
n'‘est pour nous, que le sujet en tant qu'il parle - que dans le domaine du symbolique. C'est dans l'expérience du
symbolique que le sujet doit rencontrer la limitation de ses déplacements qui lui fait entrer d'abord dans
I'expérience la pointe, si je puis dire, I'angle irréductible de cette duplicité des deux dimensions.

C'est a cela que va au maximum me servir le sché-(->p288) (XIl1/16)matisme du tore - vous allez le voir - et a
partir de l'expérience majorée par la psychanalyse et l'observation qu'elle éveille. L'objet de son désir, le sujet
peut entreprendre de le dire. 11 ne fait méme que cela. C'est plus qu'un acte d'énonciation, c'est un acte
d'imagination. Ceci suscite en lui une manoeuvre de la fonction imaginaire et d'une facon nécessaire cette fonction
se revele présente des qu'apparait la frustration. Vous savez I'importance, l'accent que j'ai mis apreés d'autres, apres
Saint-Augustin nommément, sur le moment d'éveil de la passion jalouse dans la constitution de ce type d'objet qui



est celui méme que nous avons construit comme sous-jacent a chacune de nos satisfactions : le petit enfant en proie
a la passion jalouse devant son frere qui pour lui, en image, fait surgir la possession de cet objet, le sein
nommément qui jusqu' alors n'a été que l'objet sous-jacent élidé, masqué pour lui derriere ce retour d'une présence
liée a chacune de ses satisfactions, qui n'a été dans ce rythme ou s'est inscrite, ou se sent la nécessité de sa
premiere dépendance, que l'objet métonymique de chacun de ses retours ; le voici soudain, pour lui produit dans
I'éclairage aux effets pour nous signalés par sa paleur mortelle, I'éclairage de ce quelque chose de nouveau qui est
le désir : le désir de l'objet comme tel en tant qu'il retentit jusqu'au fondement méme du sujet, qu'il I'ébranle bien
au-dela de sa constitution comme satisfait ou non, comme soudain menacé au plus intime de son étre, comme révélant
son manque fondamental, et ceci dans la forme de I'Autre comme mettant au jour a la fois la métonymie et la perte
gu'elle conditionne.

(->p289) (X111/17) Cette dimension de perte essentielle a la métonymie, perte de la chose dans l'objet, c'est Ia le
vrai sens de cette thématique de l'objet en tant que perdu et jamais retrouvé, le méme qui est au fond du discours
freudien et sans cesse répété. Un pas de plus, si nous poussons la métonymie plus loin, vous le savez, c'est la perte
de quelque chose d' essentiel dans l'image, dans cette métonymie, qui s'appelle le moi, a ce point de naissance du
désir, a ce point de paleur ou Augustin s'arréte devant le nourrisson, comme fait Freud devant son petit-fils 18
siecles plus tard. C'est faussement qu'on peut dire que I'étre dont je suis jaloux, le frére, est mon semblable : il
est mon image au sens ou l'image dont il s'agit est image fondatrice de mon désir. La est la révélation imaginaire,
et c'est le sens et la fonction de la frustration. Tout ceci est déja connu. Je ne fais que le rappeler comme la
seconde source de l'expérience.

Apres la privation réelle, la frustration imaginaire. Mais, comme pour la privation reéelle, j'ai aujourdhui
bien essayé de vous situer a quoi elle sert au terme qui nous intéresse, c'est-a-dire dans la fondation du
symbolique. De méme, nous avons ici a voir comment cette image fondatrice révélatrice du désir va se placer dans le
symbolique. Ce placement est difficile. 11 serait bien entendu tout a fait impossible si le symbolique n'était Ia, si
- comme je l'ai rappelé, martelé depuis toujours et assez longtemps pour que ¢a vous entre dans la téte si l'Autre
et le discours ou le sujet a a se placer ne l'attendaient depuis toujours et dés avant avant sa naissance et que
par l'intermédiaire au moins de sa mere, de sa nourrice : on (->p290) (XI111/18) lui parle. Le ressort dont il s'agit,
celui qui est & la fois le b, a, ba, I'enfance de notre expérience, mais au-dela de quoi depuis quelque temps on ne
sait plus aller faute justement de savoir le formaliser comme b, a, ba, est ceci, a savoir le croisement, I'échange
natf qui se produit de par la dimension de lI'Autre entre le désir et la demande.

S'il y a, vous le savez, quelque chose a quoi on peut dire gqu'au départ le névrosé s'est laissé prendre, c'est a ce
piege ; et il essaiera de faire passer dans la demande ce qui est l'objet de son désir, d'obtenir de I'Autre, non pas
la satisfaction de son besoin, pour quoi la demande est faite, mais la satisfaction de son désir, a savoir d'en avoir
I'objet, c'est-a-dire précisément ce qui ne peut se demander - et c'est a l'origine de ce qu'on appelle dépendance dans
les rapports du sujet a l'Autre, - de méme qu'il essaiera plus paradoxalement encore de satisfaire par la
conformation de son désir, a la demande de I'Autre : et il n'y a pas d'autre sens, de sens correctement articulé
j'entends, a ce qui est la découverte de l'analyse et de Freud, a l'existence du Surmoi comme tel. 11 n' y a pas

d'autre définition correcte, j'entends pas d'autre qui permette d'échapper a des glissements confusionnels.

Je pense sans aller plus loin, que les résonnances pratiques, concrétes de tous les jours, a savoir l'impasse du
névroseé, c'est d'abord et avant le probléme des impasses de son désir, cette impasse sensible a chaque instant,
grossierement sensible, et a quoi vous le voyez toujours se buter. Cest ce que J'exprimerai sommairement en disant
que pour (->p291) (XI111/19) son désir il lui faut la sanction d'une demande. Qu'est-ce que vous lui refusez, sinon



cela qu'il attend de vous que vous lui demandiez de désirer congriment ? Sans parler de ce qu'il attend de sa
conjointe, de ses parents, de sa lignée et de tous les conformismes qui l'entourent. Qu'est-ce que c¢ca nous permet de
construire et d'apercevoir ?

(Schéma)

Si tant est que la demande se renouvelle selon les tours parcourus, selon les cercles pleins tout autour et les
successifs retours que nécessite la revenue mais enserrée par le lacs de la demande, du besoin, si tant est que,
comme je vous l'ai laissé entendre a travers chacun de ces retours, ce qui nous permet de dire que le cercle élidé,
le cercle que j'ai appelé simplement pour que vous voyez ce que je veux dire par rapport au tore le cercle vide,
vient ici matérialiser l'objet métonymique sous toutes ces demandes. Une construction topologique est imaginable d'un
autre tore qui a pour propriété de nous permettre dimaginer I'application de l'objet du désir, cercle interne vide
du premier tore, sur le cercle plein du second qui constitue une boucle, un de ses lacs irréductibles.

(->p292) (X111/20) Inversement le cercle sur le premier tore d'une demande vient ici se superposer dans l'autre tore.
Le tore ici support de 1'Autre, de 1'Autre imaginaire de la frustration, vient ici se superposer au cercle vide de ce
tore, c'est-a-dire remplir la fonction de montrer cette interversion : désir chez I'un, demande chez l'autre, demande
de I'un, désir de l'autre, qui est le noeud ou se coince toute la dialectique de la frustration. Cette dépendance
possible des deux topologies, celle d' un tore a celle de l'autre, n'exprime en somme rien d'autre que ce qui est le
but de notre scheme en tant que nous le faisons supporter par le tore. C'est que si l'espace de l'intuition
kantienne, je dirais, doit grace au nouveau scheme que nous introduisons étre mis entre parentheéeses, annulég,
aufgehoben, comme illusoire parce que l'extension topologique du tore nous le permet a ne considérer que les
propriétés de la surface, nous sommes sOrs du maintien, de la solidité, si je puis dire, du volume du systeme sans
avoir a recourir a l'intuition de la profondeur. Ce qui, vous voyez, et ce que ceci image, c'est qu' & nous maintenir,
dans toute la mesure ou nos habitudes intuitives nous le permettent, dans ces limites, il en résulte que puisqu'il
ne s'agit entre les deux surfaces que d'une substitution par application bi-univoque, encore qu'elle soit inversée, a
savoir qu'une fois découpée ce sera dans ce sens sur l'une des surfaces et dans cet autre sur l'autre.



(schéma)

(->p293) (XI111/21) 11 n'en reste pas moins que ce que ceci rend sensible, c'est que du point de vue de l'espace
exige, ces deux espaces : l'intérieur et l'extérieur, & partir du moment ou nous nous refusons a leur donner
substance autre que topologique, sont les mémes. C'est ce que vous verrez exprimé dans la phrase que
les (espace vide-note du claviste) indiquent déja, dans le rapport de Rome (p46 ou Ecrits p320
-note du claviste), I'usage que je comptais pour vous en faire, a savoir que la propriété de lI'anneau en tant qu'il
symbolise la fonction du sujet dans ses rapports a I'Autre tient en ceci que l'espace de son intérieur et l'espace
extérieur sont les mémes : le sujet a partir de Ia construit son espace extérieur sur le modele d'irréductibilité

de son espace intérieur.

Mais ce que montre ce schéma, c'est avec évidence la carence de I'hnarmonie idéale qui pourrait étre exigée de
l'objet a la demande, de la demande a l'objet, illusion qui est suffisamment démontrée par l'expérience, je pense, pour
gue nous ayons éprouvé le besoin de construire ce modéle nécessaire de leur nécessaire discordance. Nous en savons,
le ressort, et bien entendu, si j'ai l'air de n'avancer qu'a pas de lenteur, croyez-moi : aucune stagnation n'est de
trop, si nous voulons nous assurer des pas suivants. Ce que nous savons déja, et ce qu'il y a ici de représenté
intuitivement, c'est que I' objet lui-méme comme tel, en tant qu'objet du désir, est I' effet de I'impossibilité de
I'Autre de répondre a la demande. C'est ce qui se voit ici manifestement dans ce sens qu'a la dite demande, quelque
soit son desir, I'Autre ne saurait y suffire, qu'il laisse forcément a decouvert la plus grande part de la (->p294)
(X111/22) structure, autrement dit que le sujet n'est pas enveloppé, comme on le croit, dans le tout, qu'au niveau du
moins du sujet qui parle I'Unwelt n'enveloppe pas son Innenwelt ; que s'il y avait quelque chose a faire pour
imaginer le sujet par rapport a la sphére idéale, depuis toujours le modele intuitif et mental de la structure dun
cosmos, ce serait plutdét que le sujet serait, si je puis me permettre pour vous de pousser, dexploiter - mais vous
verrez qu'il y a plus d'une fagcon de le faire son image intuitive, cela serait de représenter le sujet par I'
existence d'un trou dans la dite sphére et son supplément par deux sutures.

(Schéma)



http://gaogoa.free.fr/www.ecole-lacanienne.net/documents/1953-09-26b.doc�

g - \\
,/ '{:}L\\.
\\ ,/
|

Supposons le sujet a constituer sur une sphere cosmique. La
surface d'une sphere infinie, c'est un plan : le plan du tableau
noir indéfiniment prolongé.

Voila le sujet : un trou quadrangulaire, comme la configuration
générale de ma peau de tout a I'heure, mais cette fois-ci en
négatif. Je couds un bord avec I' autre, mais avec cette
condition que ce sont des bords opposés que je laisse libre les
deux autres bords. 11 en résulte la figure suivante.

(->p295) (X111/23)

a savoir, avec le vide comblé ici, deux trous qui restent dans
la sphére de surface infinie. Il ne reste plus qu'a tirer sur
chacun des bords de ces deux trous pour constituer le sujet a
la surface infinie comme constituée en somme par ce qui est
toujours un tore méme s'il a une besace de rayon infini, a
savoir une poignée émergeant a la surface d'un plan.

Voila ce que cela veut dire au

maximum la relation du sujet avec le grand Tout. Nous verrons les applications



gue nous pourrons en faire.

Ce qui est important ici a saisir, c'est que pour ce recouvrement de l'objet a la demande si I'Autre imaginaire
ainsi constitué dans l'inversion des fonctions du cercle du désir avec celui de la demande, I'Autre pour la
satisfaction du désir du sujet doit étre défini comme sans pouvoir. J'insiste sur ce "sans", car avec lui émerge une
nouvelle forme de la négation ou s'indiquent a proprement parler les effets de la frustration. Sans est une
neégation, mais pas n'importe laquelle : c'est une négation-liaison que matérialise bien, dans la langue anglaise,
I'hnomologie conformiste des deux rapports des deux signifiants : within et without. C'est une exclusion liée qui déja
en soi seul indique son renversement.

Un pas de plus, faisons-le, c'est celui du"pas sans".

(->p296) (X111/24) L'Autre sans doute s'introduit dans la perspective narve du désir comme sans pouvoir, mais
essentiellement ce qui le lie a la structure du désir c'est le "pas sans". 1l n'est pas non plus sans pouvoir ; c'est
pourquoi cet Autre que nous avons introduit en tant qu'en somme métaphore du trait unaire, c'est-a-dire de ce que
nous trouvons a son niveau et qu'il remplace dans une régression infinie puisqu'il est le lieu ou se succedent ces 1
tous différents les uns des autres, dont le sujet n'est que la métonymie, cet Autre comme un - et le jeu de mots fait
partie de la formule que j'emploie ici pour définir le mode sous lequel je l'ai introduit - se retrouve une fois
bouclée la nécessité des effets de la frustration imaginaire comme ayant cette valeur unique, car lui seul n'est
pas sans, pas sans pouvoir : il est a l'origine possible du désir posé comme condition, méme si cette condition reste
en suspens. Pour cela il est comme pas un ; il donne au (-1) du sujet une autre fonction qui s'incarne d'abord dans
cette dimension, que ce "comme" vous situe assez comme étant celle de la métaphore. C'est a son niveau, au niveau du
"comme pas un" et de tout ce qui va lui rester dans la suite suspendu, comme ce que j'ai appelé la conditionnalité
absolue du désir, que nous aurons a faire la prochaine fois, c'est-a-dire, au niveau du troisiéme terme, de
I'introduction de l'acte de désir comme tel, de ses rapports au sujet d'une part a la racine de ce pouvoir, a la
réarticulation des temps de ce pouvoir, pour autant que - vous le voyez - il va me falloir revenir en arriére sur
le pas possible pour marquer le chemin qui a été accompli dans l'introduction des termes pouvoir et sans pouvoir.
C'est dans la mesure ou nous (->p297) (XI11/25) aurons a poursuivre cette dialectique la prochaine fois que je
m'arréte ici aujourd'hui.

note: bien que relu, si vous découvrez des erreurs manifestes dans ce séminaire, ou si vous souhaitez une précision sur le texte, je vous remercie par avance de
m'adresser un émail. Haut de Page

commentaire  relu en septembre 2002



mailto:gaogoa@free.fr
http://gaogoa.free.fr/erreurs.htm

	gaogoa.free.fr
	Nouvelle page 1


