J.LACAN gaogoa
IX-L'IDENTIFICATION

Version rue CB note

Séminaire du 23 mai 1962

(->p447) (XX1/1)

Pourquoi un signifiant est-il saisi de la moindre chose, peut-il saisir la moindre chose ? voila la question,
une question dont peut-étre il n'est pas excessif de dire qu'on ne I'a point encore posée en raison de la forme
gu'a prise classiquement la logique. En effet le principe de la prédication qui est la proposition universelle
n‘implique gu'une chose c'est que ce que l'on saisit ce sont des étres nullifiables : dictum de omni et nullo. Pour
ceux de qui ces termes ne sont pas familiers et qui par conséquent ne comprennent pas tres bien, je rappelle ce
gu'est ce que je suis entrain de vous expliquer depuis plusieurs fois, a savoir de prendre le support du cercle
d'Euler d'autant plus lIégitimement que ce qu'il s'agissait de subsistuer est autre chose, le cercle d'Euler comme
tout cercle si je puis dire nairf, cercle a propos duquel la question ne se pose pas de savoir s'il cerne un
morceau, un lambeau. Le propre du cercle, détache-t-il un lambeau de cette surface hypothétique impliquée, c'est
qu'il peut se réduire progressivement a rien. La possibilité de l'universel, c'est la nullité. Tous les professeurs,
vous ai-je dit un jour - parce que j'ai choisi cet exemple pour ne pas retomber toujours dans les mémes problémes
- tous les professeurs sont lettrés ; eh bien, si par hasard quelque part aucun professeur ne mérite d'étre
qualifié de lettré, qu'a ceci ne tienne nous aurons des professeurs nuls. Observez bien que ceci n'est pas
équivalent a dire qu'il n'y a pas de professeurs. La preuve, c'est que les professeurs nuls, eh bien, nous les avons
a l'occasion. Quand je dis "avoir"”, prenez cet avoir au sens fort, au sens dont il s'agit. Ce n'est pas comme cela un
mot glissant, destiné a laisser échapper la savonnette. Quand je dis "nous les avons", cela veut dire que nous
sommes habitués a les avoir. De méme nous avons des tas de choses comme cela : nous avons la république, comme
disait un paysan avec qui je conversais il n'y a pas tres longtemps cette année, nous avons eu la gréle, et puis
aprés les boy-scouts. Quelque (->p448) (XX1/2) soit la précarité définitionnelle pour le paysan de ces météores, le
verbe avoir a donc bien ici son sens.


http://gaogoa.free.fr/

=
ToYeqANa LYy s 28 P37Cx ANALYSTES

- /

W Nous avons par exemple aussi les psychanalystes et
X /™ c'est évidemment bien plus compliqué parce que les
V. / N\ psychanalystes commencent a nous faire entrer dans l'ordre
/ \ de la définition existentielle. On y entre par la voie de
/ ?’\ \"-. la condition. On dit par exemple : il n'y a pas, nul ne
v\ \ pourra se dire psychanalyste s'il n'a été psychanalysé. Eh
\ ' bien, il y a un grand danger a croire que ce rapport soit
\ \ /" / homogéne avec ce que nous avons évoqué précédemment dans
\\ N e / ce sens ou, pour nous servir des cercles dEuler, il y
\ / aurait le cercle des psycha-

nalysés ; mais, comme chacun sait, tous les psychanalystes devant étre psychanalysés, le cercle des psychanalystes
pourrait donc étre tracé inclus au cercle des psychanalysés. Je n'ai pas besoin de dire que si notre expérience
avec les psychanalystes n'avait pu étre analysée, c'est probablement que les choses ne sont pas si simples, a
savoir qu'apres tout, ce n'est pas évident au niveau du professeur que le fait méme de fonctionner comme
professeur puisse aspirer au sein du professeur, a la maniere d'un siphon, quelque chose qui le vide de tout
contact avec les effets de la lettre, il est au contraire tout a fait évident pour le psychanalyste que tout est
Ia. 11 ne suffit pas de renvoyer la question a qu'est-ce que c'est que d'étre psychanalysé ? Car bien entendu ce
gu'on croit faire 134, et bien sOr naturellement, ne serait que de détourner personne de mettre au premier plan la
guestion de ce que c'est qu'étre psychanalysé. Mais dans le rapport au psychanalyste, ce n'est pas cela qu'il s'agit
de saisir, si nous voulons attraper la conception du psychanalyste c'est de savoir gu'est-ce que ¢a lui fait au
psychanalyste d'étre psychanalysé, ceci en tant que psychanalyste et non pas partie des psychanalysés. Je ne sais
pas si je me fais bien entendre, mais je vais vous ramener une fois de plus au b-a-ba, a I'élémentaire. Si tout de
méme a entendre le plus vieil exemple de la logique, le premier pas que l'on fait pour pousser Socrate dans le
trou, a savoir : "Tous les hommes sont mortels”, depuis le temps qu'on nous tympanise avec cette formule, je sais
bien que vous avez eu le temps de vous endurcir, mais pour tout étre un peu frais, le fait méme de la promotion
de cet exemple au coeur de la logique ne peut pas ne pas étre la source de quelque malaise, de quelque sentiment
de (->p449) (XX1/3) l'escroquerie. Car en quoi nous intéresse une telle formule, si c'est I'homme qu'il s'agit de
saisir ? A moins que ce dont il s'agisse - et c'est justement ce que les cercles concentriques de I'inclusion
eulérienne



escamotent -, ce n'est pas de savoir qu'il y a un cercle de mortels
P et a l'intérieur le cercle de I'nomme, ce qui n'a strictement aucun
' E ' intérét, c'est de savoir qu'est-ce que c¢a lui fait a I'nomme d'étre

| mortel, d'attraper le tourbillon qui se produit quelque part au
centre de la notion d'homme de ce fait de sa conjonction au
prédicat mortel, et que c'est bien pour ¢a que nous courrons apres
guelque chose ; quand nous parlons de I'homme, c'est justement a ce
tourbillon, a ce trou qui se fait la dans le milieu quelque part
gue nous touchons.

J'ouvrais récemment un excellent livre d'un auteur américain dont on peut dire que l'cceuvre accroit le
patrimoine de la pensée et de I'élucidation logique. Je ne dirai pas son nom parce que vous allez chercher qui
c'est. Et pourquoi est-ce que je ne le fais pas ? Parce que, moi, j'ai eu la surprise de trouver dans les pages ou
il travaille si bien un tel sens si vif de l'actualité du progres de la logique, ou justement mon huit intérieur
intervient.

Il n'en fait pas du tout le méme usage que moi. Néanmoins je me suis amené a la pensée que quelques
mandarins parmi mes auditeurs viendraient me dire un jour que c'est la que j'ai péché. Sur l'originalité du
passage de M. Jakobson, je compte en effet la plus forte référence. Il faut dire que dans ce cas je crois avoir
commencé a pousser en avant la métaphore et la métonymie dans notre théorie quelque part du coté du discours de
Rome qui est paru. - c'est en parlant avec Jakobson qu'il m'a dit : "Bien sdOr, cette histoire de la métaphore et de
la métonymie, nous avons tordu cela ensemble, souvenez-vous, le 14 juillet 1950". Pour le logicien en question, il y
a longtemps qu'il est mort, et son petit huit intérieur précede incontestablement sa promotion ici. Mais quand il
entre d'un bon pas dans son examen de l'universel affirmatif, il use d'un exemple qui a le mérite de ne pas
trainer partout. I1 dit : "Tous les saints sont des hommes, tous les hommes sont passionnés, donc tous les saints
sont passionnés,” Il ramasse cela parce que vous devez bien sentir, dans un tel exemple, que le probléme est bien
de savoir ou est cette passion prédicative la plus extérieure, de ce syllogisme universel de savoir quelle sorte de
passion revient au cceur pour faire la sainteté.

(->p450) (XX1/4) Tout cela, J'y ai pensé ce matin, je veux dire a vous le dire comme cela pour vous faire sentir
ce dont il s'agit concernant ce que j'ai appelé un certain mouvement de tourbillon. Qu'est-ce que nous essayons de
serrer avec notre appareil concernant les surfaces, les surfaces au sens que nous entendons leur donner d'un
usage ici qui, pour rassurer mes auditeurs inquiets, est peut étre, de mes excursions, peu classique, mais est tout
de méme quelque chose qui n'est rien d'autre que de renouveler, de réinterroger la fonction kantienne du schéme ?
Je pense que le radical illogisme a l'expérience et l'appartenance de I'inclusion. Le rapport de l'extension a la
compréehension, au cercle d'Euler - toute cette direction s'est engagée avec le temps logique - est-ce que dans le
fourvoiement méme elle n'est pas le rappel de ce qui fut, & son départ, oublié, ce qui fut a son départ l'objet
dont il s'agit - fOt-il le plus pur : est-il ou sera-t-il, quoi qu'on fasse, l'objet du désir - et que s'il s'agit de



le cerner pour l'attraper logiguement, c'est-a-dire avec le langage, c'est que d'abord il s'agit de le saisir comme
objet de notre désir, l'ayant saisi de le garder, ce qui veut dire l'enclore et que ce retour de I'inclusion au
premier plan de la formation logique, il trouve sa racine dans ce besoin de posséder ou se fonde notre rapport a
I'objet en tant que tel du désir.

Le Begriff évoque la saisie parce que c'est de courir apres la saisie d'un objet de notre désir que nous avons
forgé le Begriff. Et chacun sait que tout ce que nous voulons posséder pour le désir, et non pour la satisfaction
d'un besoin nous fuit et se dérobe. Qui ne I'évoque dans le préche moraliste ! Nous ne possédons rien enfin ! 11
faudra quitter tout cela, dit le célebre cardinal, comme c'est triste ! Nous ne possédons rien, dit le préche
moraliste, parce qu'il y a la mort.

Ce qu'on nous promet au niveau du fait de la mort réelle n'est pas ce qui est en question ; ce n'est pas pour
rien qu'une longue année je vous fis promener dans cet espace que mes auditeurs ont qualifié d'entre-deux-morts.
La suppression de la mort réelle n'arrangerait rien a cette affaire du dérobement de l'objet du désir parce qu'il
s'agissait de l'autre mort, celle qui fait que méme si nous étions pas mortels, si nous avions promesse de vie
éternelle, la question reste toujours ouverte si cette "vie éternelle”, je veux dire dont serait écartée toute
promesse de la fin, n'est pas concevable comme une forme de mourrir éternellement.

Elle l'est assurément puisque c'est notre condition quotidienne, (->p451) (XX1/5) et nous devons en tenir compte
dans notre logique d'analystes parce que c'est ainsi, si la psychanalyse a un sens et si Freud n'était pas fou. Car
c'est cela que désigne ce point dit de l'instinct de mort.

Déja le physiologiste le plus génial, on peut dire, de tous ceux qui ont le sens de ce biais de l'approche
biologique, Bichat : "La vie, dit-il,"” est I'ensemble des forces qui résistent a la mort. "Si quelque chose de notre
expérience peut se réfléchir, peut un jour prendre sens ancré sur ce plan si difficile, c'est cette précession
produite par Freud de cette formule du tourbillon de la mort sur les flancs de laquelle la vie se cramponne
pour ne pas y passer. Car la seule chose a ajouter pour rendre a quiconque cette fonction tout a fait claire, est
qu'il suffit de ne pas confondre la mort avec l'inanimé, quand dans la nature inanimée il suffit que nous
baissant nous ramassions la trace de ce que c'est qu'une forme morte, le fossile, pour que nous saisissions que la
présence du mort dans la nature c'est autre chose que I'inanimé.

Est-il bien sOr que c'est la, coquilles et déchets, une fonction de la vie ? Cest résoudre un peu aisément le
probléme quand il s'agit de savoir pourquoi la vie ca se tortille comme ca. Au moment de reprendre la question du
signifiant déja abordée par la voie de la trace, il m'est venu l'idée ironique, soudain sortant des dialogues
platoniciens, de penser que cette empreinte un tant soit peu scandaleuse dont Platon fait état pensant a la
marque laissée dans le sable du stade par les culs nus des bien aimés, expressions vers lesquelles se précipitait
I'adoration des amants et dont la bienséance consistait a l'effacer, ils auraient mieux fait de la laisser en
place. Si les amants avaient été moins obnubilés par l'objet de leur désir, ils auraient été capables d'en tirer
parti et dy voir I'ébauche de cette curieuse ligne que je vous propose aujourdhui, telle est I'image de
I'aveuglément que porte avec lui trop vif tout désir.

Repartons donc de notre ligne qu'il faut bien prendre sous la forme ou elle nous est donnée : close et
nullifiable, la ligne du zéro originel de I'histoire effective de la logique. Si nous y apprenons, y revenant d'ores
et déja, que nul c'est la racine du tous, au moins l'expérience n'‘aura pas eté faite en vain.



Cette ligne, pour nous, nous l'appelons la coupure, une ligne - c'est notre départ - qu'il nous faut tenir a
priori pour fermée. C'est la l'essence de sa nature signifiante. Rien ne pourra jamais nous prouver, (->p452)
(XX1/6) puisqu'il est de la nature de chacun de ces tours de se fonder comme différents, rien dans l'expérience ne
peut nous permettre de se fonder comme étant la méme ligne. C'est justement cela qui nous permet d'appréhender le
réel. C'est en ceci que son retour étant structuralement différent, toujours une autre fois, si cela se ressemble,
alors il y a suggestion, probabilité que la ressemblance vienne du réel. Aucun autre moyen d'introduire d'une
facon correcte la fonction du semblable. Mais ce n'est la qu'une indication que je vous donne. A passer plus loin,
il me semble que je I'ai maintes fois répété si ce n'est, pour n‘avoir point a y revenir, que, tout de méme la
rappelant, je vous renvoie a cette oeuvre d'un génie précoce et comme tous les génies précoces trop precedemment
disparu, Jean Nicaud, "la Géométrie du Monde Sensible”, ou le passage concernant la ligne axiomatique- peut-étre
guelques-uns d'entre vous qui s'intéressent authentiquement a notre progrés peuvent s'y reporter - montre bien
comment l'escamotage de la fonction du cercle signifiant dans cette analyse de I'expérience sensible est
chimérique, méme l'auteur, malgré I'incontestable intérét de ce qu'il promeut, au paralogisme que vous ne manquerez
pas dy trouver. Nous prenons au départ cette ligne dont l'existence de la fonction des surfaces topologiquement
définies a servi d'abord a renverser pour vous l'évidence trompeuse que l'intérieur de la ligne fOt quelque chose
d'univoque, puisqu'il suffit que la ligne se dessine sur une surface définie d'une certaine facon , le tore par
exemple pour qu'il soit apparent que, tout en restant dans sa fonction de coupure, elle ne saurait d'aucune facon
y remplir la méme fonction que la surface que vous me permettrez sans plus d'appeler ici fondamentale, celle de
la sphéere, a savoir de définir un lambeau de nullifiable par exemple. Pour ceux qui viennent ici pour la
premiere fois, ceci veut dire une ligne fermée ici dessinée ou encore celle-ci qui ne saurait en aucune facon se
réduire a zéro, c'est a savoir que la fonction de la coupure gu'elles introduisent dans la surface est quelque
chose qui a chaque fois fait probléme. Je pense que ce dont il s'agit concernant le signifiant, c'est de cette
liaison réciproque qui fait que si d'une part, comme je vous l'ai rendu sensible la derniere fois a propos de la
surface de Moebius, cette jolie petite oreille contournée dont je vous ai donné quelques exemplaires, la coupure
médiane par rapport a son champ la transforme en une surface autre qui n'est plus cette surface de Moebius. Si
tant est que la surface de Moebius est -la-dessus je fais plus d'une réserve - peut-étre dite n'avoir qu'une face,
assurément celle qui résultait de la coupure en avait deux, de faces. Ce dont il s'agit pour nous, prenant ce
biais d'interroger les effets du désir par l'abord du signifiant, c'est de nous apercevoir comment le champ de la
coupure, la béance de la coupure, c'est s'organisant en surface qu'elle fait (->p453) (XX1/7) surgir pour nous les
différentes formes ou peuvent s'ordonner les temps de notre expérience du désir.

Quand je vous dit que c'est a partir de la coupure
gue s'organisent les formes de la surface dont il
s'agit, pour nous, dans notre expérience, d'étre
capables de faire venir au monde l'effet du
signifiant, je I'tllustre - je ne I'tllustre pas
pour la premiére fois - : voici la sphére, voici
notre coupure centrale prise par le biais inverse
du cercle d'Euler ce qui nous intéresse, ce n'est
pas le morceau




qui est nécessairement par la ligne fermée, sur la sphére, détaché, c'est la coupure ainsi produite et, si vous
voulez, d'ores et déja le trou. Il est bien clair que tout doit étre donné de ce qui nous trouverons a la fin, en
d'autres termes qu'un trou cela a déja Ia tout son sens, sens rendu particulierement évident du fait de notre
recours a la sphére. Un trou fait ici communiquer l'un avec l'autre l'intérieur avec l'extérieur. Il n'y a qu'un
petit malheur : c'est que des que le trou est fait, il n'y a plus ni intérieur ni extérieur, comme est trop évident
ceci, c'est que cette sphére trouée se retourne le plus aisément du monde. 11 s'agit de la créature universelle,
primordiale, celle du potier éternel. Il n'y a rien de plus facile a retourner qu'un bol, c'est-a-dire une calotte.
Le trou n'aurait donc pas grand sens pour nous, s'il n'y avait pas autre chose pour supporter cette intuition
fondamentale - je pense que cela vous est familier aujourd'hui - c'est a savoir qu'un trou, une coupure il lui
arrive des avatars et le premier possible est que deux points du bord s'accolent : une des premieres possibilités
concernant un trou, c'est de devenir deux trous.

Certains m'ont dit : que ne référez-vous a l'embryologie vos images ? Croyez bien qu'elles n'en sont jamais
bien loin. Cest ce que devant vous j'explique, mais ce ne serait qu'un alibi parce gu'ici me référer a l'embryologie
c'est m'en remettre au pouvoir mystérieux de la vie dont on ne sait pas bien sdr pourquoi elle croit devoir ne
s'introduire dans le monde que par le biais, l'intermédiaire de cette globule, de cette sphére qui se multiplie, se
déprime, s'invagine, s'avale elle-méme, puis



l“",

singuliérement , du moins jusqu'au niveau du batracien le blastopore, a savoir ce

guelque chose qui n'est pas un trou dans la sphére, mais un morceau de la sphere
qui

(->p454) (XX1/8) s'est rentré dans l'autre. Il y a assez de médecins ici qui ont fait un tout petit peu dembryologie
élémentaire pour se rappeler ce quelque chose qui se met a se diviser en deux pour amorcer ce curieux organe que
I'on appelle canal neurentérique complétement injustifiable par aucune fonction, cette communication de
I'intérieur du tube neural avec le tube digestif étant plutdét a considérer comme une singularité baroque de
I'évolution d'ailleurs promptement résorbée : dans I'évolution ultérieure on n'en parle plus.

Mais peut-étre les choses prendraient-elles un tour nouveau a étre prises comme un metabolisme, une
métamorphosme guidée par des éléments de structure dont la présence et I'homogénéité avec le plan dans lequel
nous nous déplacons dans la tenue du signifiant sont le terme d'un isolement en quelque sorte prévital de la
trace de quelque chose qui pourrait peut-étre nous mener a des formalisations qui méme sur le plan de
I'organisation de l'expérience biologique pourraient s'avérer fécondes, quoi qu'il en soit, ces deux trous isolés a
la surface de la sphére, ce sont eux qui rejoints I'un a l'autre et tres prolongés puis conjoints, nous ont donné

le tore. Cela n'est pas nouveau. Simplement je voudrais bien articuler pour vous le résultat ; le résultat d'abord,
c'est que

s'il y a quelque chose qui pour nous supporte l'intuition du

tore, c'est cela : un macaroni qui se rejoint, qui se mord la
2oy queue ; c'est ce qu'il y a de plus exemplaire dans la fonction
f}\\ﬁ_‘?) du trou. Il y en a un au milieu du macaroni et il y a un
/ courant d'air, ce qui fait gu'en passant a travers du cerceau

qu'il forme il y a un trou qui fait communiquer l'extérieur avec
I'intérieur, et

puis il y en a un autre plus formidable encore qui met un trou au coeur de la surface qui est la trou tout en
étant en plein extérieur. L'image du forage est introduite ; car ce que nous appelons trou, c'est cela c'est ce

couloir qui s'enfoncerait dans une épaisseur, image fondamentale qui quant a la géométrie du monde sensible n'a
jamais été suffisamment distinguée. Et puis l'autre trou qui est le trou central de la surface, a savoir le trou




qgue j'appellerai le trou courrant dair, ce que je prétends avancer pour poser nos problémes, c'est que ce trou
courrant d'air irréductible, si nous le cernons d'une coupure, c'est proprement lIa que se tient, dans les effets de
la fonction signifiante, a , I'objet en tant que tel. Ceci veut dire que l'objet est raté, puisqu'il ne saurait
(->p455) (XX1/9) en aucun cas y avoir la que le contour de l'objet, dans tous les sens que vous pouvez donner au
mot contour. Une autre possibilité s'ouvre encore qui pour nous vivifie, donne son intérét a la comparaison

structurante et structurale de ces surfaces, c'est que la coupure peut en

e \

rd
surface s'articuler autrement. Le trou ici dessiné a la / (_’H‘\ \'x
surface de la sphere, nous pouvons énoncer, formuler, II I:/jb\} !
souhaiter que chaque point soit conjoint & son point | \ gl ) ]
antipodique, que sans nulle division de \ ! >

A

\\ 7

la béance, la béance s'organise en surface de cette facon qui l'esquisse complétement sans le médium de cette
division intermédiaire. Je vous l'ai montré la derniere fois et je vous le remontrerai : ceci nous donna la
surface qualifiée de bonnet ou de cross-cap, a savoir quelque chose dont il convient que vous n'oubliez pas que
I'image que je vous ai donnée n'est qu'une image a proprement parler tordue puisque ce qui semble a tout un
chacun qui pour la premiere fois a a y réfléchir, ce qui y fait obstacle, c'est la question de cette fameuse
ligne d'apparente pénétration de la surface a travers elle-méme qui est nécessaire pour la représenter dans
notre espace. Ceci que je désigne ici dune facon tremblée, est fait pour indiquer qu'il faut la considérer comme
vacillante, non pas fixée.. En d'autres termes nous n'avons jamais a tenir compte de tout ce qui se proméne ici
d'un coté a l'extérieur de la surface, qui ne saurait passer a l'extérieur de ce qui est de l'autre cote puisqu'il

n'y a pas de réelle

rencontre des faces, mais au contraire ne saurait passer que
de l'autre coté a I'in térieur donc de l'autre face, je dis
I'autre par rapport a l'observateur ici placé.

Donc de représenter les choses ainsi concernant cette
forme de surface, ne tient qu'a une certaine incapacité des
formes intuitives de l'espace a trois dimensions pour permettre
le support d'une image qui rende réellement compte de la
continuité obtenue sous le nom de cette nouvelle surface dite
cross-cap, le bonnet en question. En d'autres termes, qu'est-ce

gue cette surface soutient ? Nous l'appelle-




rons - puisque ce sont la les théses que j'avance d'abord, et nous nous permettrons ensuite de donner son sens a
I'usage que je vous proposerai de (->p456) (XX1/10) faire ces diverses formes - nous l'appelons cette surface, non
pas le trou car comme vous le voyez, il y en a au moins un qu'elle escamote, qui disparait complétement dans sa
forme - mais la place du trou. Cette surface ainsi structurée est particulierement propice a faire fonctionner
devant nous cet élément le plus insaisissable qui s'appelle le désir en tant que tel, autrement dit le manque. Il

reste pourtant que pour cette surface

qui comble la béance malgré l'apparte nance qui fait
de tous ces points que nous appellerons, si vous le
voulez, antipodiques, des points équivalents, ils ne
peuvent néanmoins fonctionner dans cette équivalence
antipodique s'il y a deux points privilégiés. Ceux-ci
sont ici représentés par ce tout petit rond sur
lequel m'a déja interrogé la perspicacité d'un de mes
auditeurs : "Qu'est-ce que vous voulez en effet
représenter ainsi par ce tout petit rond ?" Bien sdr
ce n'est d'aucune facon quelque chose d'équivalent au
trou central du tore puisque tout ce qui, a quelque
niveau que vous vous placiez de ce point-méme




by

privilégié, tout ce qui s'échange d'un cété a l'autre
de la figure, ici passera par cette fausse

. ‘mpoisible _ | : :
T G-} décussation ou croisement qui en fait la
; | \J
S \
4 - ." " ’ \
f [ Lt
.- ' [\
|" " |' \
/
N o . \

structure. Néanmoins ce qui est ainsi indiqué par cette forme ainsi encerclée n'est pas autre chose que la
possibilité au-dessous, si l'on peut s'exprimer ainsi, de ce point de passer d'une surface extérieure a l'autre. Cest
aussi la nécessité d'indiquer qu'un cercle non privilégié sur cette surface, un cercle réductible si vous le faites
glisser, si vous l'extrayez de son apparence de mi-occultation au-dela de la limite apparemment ici de
recroisement et de pénétration pour l'amener a s'étendre, a se développer ainsi vers la moitié inférieure de la

figure, et donc a s'isoler ici en une (->p457) (XX1/11)



forme a I'extérieur de la figure, devra toujours ici
contourner quelque chose qui ne lui permet pas en

" aucune facon de se transformer en ce qui serait son
Y - i, autre forme, la forme privilégiée d'un cercle en tant
qgu'il fait le tour du point privilégié et qu'il doit se
figurer sur la surface en question celle-ci en effet

| { ) A d'aucune facon ne saurait lui étre équivalente, puisque
‘ ' cette forme est quelque chose qui passe autour du point
privilégié, du point structural autour duquel est
supportée toute la structure de la surface ainsi
définie.

rd
’

Ce point double et point simple a la fois autour duquel est supportée la possibilité méme de la structure
entrecroisée du bonnet ou du cross-cap, ce point c'est par lui que nous symbolisons ce qui peut introduire un
objet a quelconque a la place du trou. Ce point privilégié nous en connaissons les fonctions et la nature : c'est
le phallus, le phallus pour autant que c'est par lui comme opérateur qu'un objet a peut étre mis a la place méme
oUu nous ne saisissons dans une autre structure (tore) que son contour. C'est Ia la valeur exemplaire de la
structure du cross-cap que j'essaie d'articuler devant vous : la place du trou,




S

(->p458) (XX1/12) c'est au principe ce point d'une structure spéciale en tant qu'il s'agit de le distinguer des
autres formes de points, celui-ci par exempte défini par le recoupement d'une coupure sur elle-méme, premiére
forme possible & donner a notre huit intérieur. Nous coupons quelque chose dans un papier par exemple et un
point sera défini par le fait que la coupure repasse sur l'endroit déja coupé. Nous savons bien que ceci n'est
nullement nécessaire pour que la coupure ait sur la surface une action complétement définissable et y
introduise ce changement dont il s'agit que nous prenions le support pour imager certains effets du signifiant.
Si nous prenons un tore et le coupons ainsi, ¢ca fait cette forme que nous avons ici dessinée, passant de l'autre

coté du tore, vous voyez bien qu'a aucun moment cette coupure ne se rejoint elle-méme. Faites-en l'expérience sur

quelque vieille chambre a air, vous verrez ce que cela donnera .
cela donnera ma surface continue organisée de telle sorte
gu'elle se retourne deux fois sur elle méme avant de se rejoindre.
Si elle ne s'était retournée qu'une fois, ce serait une surface de
Moebius. Comme elle se retourne deux fois, cela fait une surface a
deux faces qui n'est pas identique a celle que je vous ai montrée
I'autre jour apreés section - surface du Moebius - puisque celle-l1a
se retourne deux fois et une autre fois encore différemment -
anneau de Jordan.




I R

|

| /

L 17 =

Mais l'intérét c'est de voir qu'est-ce qu'est exactement ce point privilégié en tant que comme tel il
intervient, il spécifie le lambeau ou il reste irréductiblement, lui donnant I'accent particulier qui lui permet
pour nous a la fois de désigner la fonction selon laquelle un objet ???  depuis toujours est avant méme
I'introduction des reflets, des apparences que nous en avons sous forme d'images, I'objet du désir. Cet effet, il ne
le prend que des effets de la fonction du signifiant et on ne fait que retrouver en lui sa destination de
toujours comme objet, c'est le seul objet absolument autonome, primordial par rapport au sujet, décisif par rapport
a lui au point que ma relation a cet objet est en quelgque sorte a inverser.

Que si dans le fantasme le sujet par un mirage en tous points parallele a celui de Il'imagination du stade du
miroir, quoique d'un (->p459) (XX1/13) autre ordre, s'imagine de par l'effet de ce qui le constitue comme sujet,
c'est-a-dire l'effet du signifiant, supporter l'objet qui vient par lui combler le manque, le trou de I'Autre - et
c'est cela le fantasme -, inversement peut-on dire que toute la coupure du sujet, ce qui dans le monde le
constitue comme sépare, comme rejeté, lui est imposé par une détermination non plus subjective, allant du sujet
vers l'objet, mais objective de l'objet vers le sujet, lui est imposé par l'objet a, mais en tant qu'au coeur de cet
objet a il y a ce point central, ce point tourbillon par ou l'objet sort d'un au-dela du noeud imaginaire,
idéaliste sujet-objet qui a fait jusqu'ici depuis toujours l'impasse de la pensée, ce point central qui de cet
au-dela promeut l'objet comme objet du désir. C'est ce que nous poursuivrons la prochaine fois.

note: bien querelu, si vous découvrez des erreurs manifestes dans ce séminaire, ou Si vous souhaitez une précision sur le texte, je vous remercie par avance de
m'adresser un émail. Haut de Page
commentaire



mailto:gaogoa@free.fr
http://gaogoa.free.fr/erreurs.htm

	gaogoa.free.fr
	Nouvelle page 1


