J.LACAN gaogoa
IX-L'IDENTIFICATION

Version rue CB note

Séminaire du 27 juin 1962

(->p533) (XXVI/1)

Aujourd'hui dans le cadre de l'enseignement théorique que nous aurons réussi cette année a parcourir
ensemble, je vous indique qu'il me faut choisir mon axe, si je puis dire et que je mettrai l'accent sur la
formule-support de la troisieme espéce d'identification que je vous ai notée des longtemps, des le temps du graphe
sous la forme de S barré que vous savez lire maintenant comme coupure de grand S <> a. non pas sur ce qui y est

~

implicite, nodal a savoir le F le point grace auquel I'éversion peut se faire de I'un dans l'autre, grace auquel
les deux termes se présentent comme identiques, a la facon de I'envers et de l'endroit, non pas de n'importe quel
envers et de n'importe quel endroit. Sans cela je n‘aurai pas eu besoin de vous montrer en son lieu ce qu'il est
quand il représente la double coupure sur cette surface particuliére dont j'ai essayé de vous montrer la
topologie dans le cross-cap.

Ce point ici désigné est le point F grace auquel le cercle indiqué par cette coupure peut étre pour nous le
schéma mental d'une identification originale ; ce point - je crois avoir assez accentué dans mes derniers discours
sa fonction structurale - peut, jusqu'a un certain point recéler pour vous trop de propriétés satisfaisantes ; ce
phallus . Le voila avec cette fonction magique qui est bien celle que tout notre discours lui implique des
longtemps. Ce serait un peut trop facile que (->p534) (XXVI1/2) de trouver la notre point de chute.

C'est pourquoi aujourd'hui je veux mettre l'accent sur ce point, c'est-a-dire sur la fonction de a, le petit a
en tant qu'il est a la fois a proprement parler ce qui peut permettre de concevoir la fonction de l'objet dans la
théorie analytique, a savoir cet objet qui dans la dynamique psychique est ce qui structure pour nous tout le
procés progresssif-régressif, ce a quoi nous avons affaire dans nos rapports du sujet a sa réalité psychique,


http://gaogoa.free.fr/

mais c'est aussi notre objet, lI'objet de la science analytique.

Et ce que je veux mettre en avant, dans ce que je vais vous en dire , c'est que si nous voulons qualifier cet
objet dans une perspective proprement logique, j'accentue : logicisante, nous n'avons rien de mieux a en dire sinon
ceci qu'il est l'objet de la castration. Jentends par 13, je spécifie, par rapport aux autres fonctions définies
jusqu'ici de l'objet. Car si on peut dire que l'objet dans le monde, pour autant qu'il s'y discerne, est l'objet d'une
privation, on peut dire également que l'objet est l'objet d'une frustration. Et je vais essayer de vous montrer
justement en quoi cet objet qui est le notre s'en distingue.

Il est bien clair que si cet objet est un objet de la logique, 1l ne saurait avoir été jusqu'ici complétement
absent, indécelable dans toutes les tentatives faites pour articuler comme telle ce qu'on appelle la logique.

La logique n'a pas existé de tout temps sous la méme forme. Celle qui nous a parfaitement satisfaits, nous a
comblé jusqu'a Kant qui s'y complaisait encore, cette logique formelle, née un jour sous la plume d'Aristote, a
exercé cette captivation, cette fascination jusqu'a ce qu'on s'attache, au siecle dernier, a ce qui pouvait y étre
repris dans le détail. On s'est apercu par exemple qu'il y manquait beaucoup de choses du coté de la
guantification. Ce n'est certainement pas ce qu'on y a ajouté qui est intéressant, mais c'est ce par quoi elle nous

retenait. Et bien des choses qu'on a cru devoir y ajouter ne vont que dans un sens singulierement stérile.

En fait, c'est sur la réflexion que l'analyse nous impose concernant ces pouvoirs si longtemps insistant de la
logique aristotélicienne, que (->p535) (XXVI1/3) peut se présenter pour nous l'intérét de la logique. Le regard de
celui qui dépouille de tous ses détails si fascinants la logique formelle aristotélicienne doit - je vous le répéte
- s'abstraire de ce gu'elle a apporté de décisif, de coupure dans le monde mental pour comprendre méme vraiment
ce qui l'a précédée, par exemple la possibilité de toute la dialectique platonicienne qu'on lit toujours comme si
la logique formelle était déja 1a, ce qui la fausse complétement pour notre lecture. Mais laissons.

L'objet aristotélicien - car c'est bien ainsi qu'il faut l'appeler - a justement, si je puis dire, pour propriéte
de pouvoir avoir des propriétés qui lui appartiennent en propre : ses attributs. Et ce sont ceux-ci qui
définissent les classes.

Or ceci est une construction qu'il ne doit qu'a confondre ce que j'appellerai - faute de mieux - les catégories
de I'étre et de l'avoir.

Ceci mériterait de longs développements et, pour vous faire franchir ce pas je suis obligé de recourir a un
exemple qui me servira de support.

Déja cette fonction décisive de l'attribut je vous l'ai montrée dans le cadran : c'est l'introduction du trait
unaire qui distingue la partie phasique ou il sera dit par exemple que tout trait est vertical, ce qui n'implique
en soi l'existence d'aucun trait, de la partie lexique



/_I').’IH-TT-II l-i_‘ = ‘-"‘-\_\\
/I,/:’: i |.',!i ; \\_ ou il peut y avoir des traits verticaux, mais ou il peut n'y en pas
J{" i | | | ‘-\ avoir. Dire que tout trait est vertical doit étre la structure
i ! |'|; .' originelle, la fonction d'universalité, d'universalisation propre a
N ' une logique fondée sur le trait de la privation.
l L ! | \
4 FF?’J’,{ H_)', Tt Q NN ' Par c'est tout, il évoque je ne sais quel écho du Dieu Pan : c'est
XY 1y | r} RN AN bien la une
Y e TRy
ry ”r‘. ~,-/
ST b e N ey
“J I‘I ! *F‘{_’/J»/
T 4 )

des coalescences mentales dont je vous prie de faire l'effort de la rayer de vos papiers. Le nom du Dieu Pan n'a
absolument rien a faire avec le tout, et les effets paniques auquel il se joue le soir auprés des esprits simples
de la campagne n'ont rien a voir avec quelque effusion mystique ou non.

Le raptus alcoolique, dit par les vieux auteurs panophobique, est bien nommé en ce sens que, lui aussi,
quelque chose le traque, le perturbe, et qu'il passe par la fenétre. Il n'y a rien a mettre la-dedans, c'est une
erreur des esprits trop hellénistes d'y apporter cette retouche (->p536) (XXVI1/4) sur laquelle un de mes maTtres
anciens, pourtant bien-aimé de moi, nous apportait cette rectification : "on doit dire le raptus pantophobique".
Absolument pas, par par est bien en effet le tout et, si cela se rapporte a quelque chose, c'est a paraodaia la

possession. Et peut-étre trouverai-je a me faire reprendre si je rapproche ce pas du pos de possidero et de possum
; mais je n'hésite point a le faire.

La possession ou non du trait unaire, du trait caractéristique, voila autour de quoi tourne l'instauration
d'une nouvelle logique classificatoire explicite des sources de l'objet aristotélicien. Ce terme "classificatoire", je
I'emploie intentionnellement puisque c'est grace a Claude Lévi-Strauss si vous avez désormais le corpus,
I'articulation dogmatique de la fonction classificatoire a ce qu' il appel le lui-méme - je lui en laisse la
responsabilité humoristique - "l'état sauvage”, bien plus proche de la dialectique platonicienne que de
I'aristotélicienne, la division progressive du monde en une série de moitiés, couple de termes antipodiques qui
I'enserrent dans des types. Donc, sur ce sujet lisez "la pensée Sauvage", vous verrez que l'essentiel tient en ceci :
ce qui n est pas hérisson, mais que vous voudrez musaraigne ou marmotte , est autre chose.

Ce qui caracteéerise la structure de l'objet aristotélicien, c'est ce qui n'est pas hérisson est non-hérisson. Cest
pourquoi je dis que c'est la logique de l'objet de la privation.

Ceci peut nous mener beaucoup plus loin, jusqu'a cette sorte d'élusion par quoi le probleme se pose toujours
aigu dans cette logique de la fonction véritable du tiers exclu dont vous savez qu'elle fait probléme jusqu'au
coeur de la logique la plus élaborée, de la logique mathématique.

Mais nous avons affaire a un début, a un noyau plus simple, que je veux pour vous imaginifier, comme je vous



I'ai dit, par un exemple. Et je n'irai pas le chercher bien loin, mais dans un proverbe qui présente dans la
langue francaise une particularité qui cependant ne saute pas aux yeux, tout au moins des francophones. Le
proverbe est celui-ci : "Tout ce qui brille n'est pas or".
Dans la colloqualité allemande par exemple, ne croyez pas qu'on puisse se contenter de la transcrire tout cru

"alles was glanzt ist keine Gold". Ce ne serait pas une bonne traduction. Je vois Melle Uberfre opiner du bonnet
a m'entendre ; elle m'approuve en ceci : "nicht alles (->p537) (XXVI/5) was glanzt ist Gold". Cela peut donner plus
de satisfaction quant au sens apparemment, mettant l'accent sur le "alles", grace a une anticipation du "nicht"
qgui n'est nullement habituelle, qui force le génie de la langue et qui, si vous y réfléchissez, marque que le sens,
car ce n'est pas de cette distinction qu'il s'agit.

Je pourrais employer les cercles d'Euler, les mémes dont nous sommes servis l'autre jour a propos du rapport
du sujet a un cas quelconque :

tous les hommes sont menteurs. Est-ce simplement ce que cela
‘ ‘ signifie ? Cest que pour me refaire ici, une partie de ce qui
pryile qui brille est dans le cercle de l'or et une autre partie n'y
est pas. Est-ce la le sens ?

Ne croyez pas que je sois le premier parmi les logiciens a
m'étre arrété a cette structure. Et a la vérité, plus dun

— auteur qui s'est occupé de la négation s'est arrété en effet a
ce probléme, non point tant du point de vue de la logique

formelle qui, vous le voyez, ne s'y arréte guére si non pour le

méconnattre du point de vue de la forme grammaticale, insistant sur ceci que les tours s'ordonnent de telle facon
que soit justement mise en question "l'orité"”, si je puis mexprimer ainsi, la qualité d'or de ce qui brille.
L'authentique de lI'or va donc dans le sens d'une mise en question radicale ; I'or est ici symbolique de ce qui fait
briller et, si je puis dire pour me faire entendre, j'accentue, ce qui donne a l'objet la couleur fascinatoire du
désir.

Ce qui est important dans une telle formule, si je puis mexprimer ainsi - pardonnez-moi le jeu de mots -
c'est le point "d'OR age" autour de quoi tourne la question de savoir ce qui fait briller, et pour dire le mot, la
guestion de ce qu'il y a de vrai dans cette brillance.



Et, a partir de 134, bien sOr nul or ne sera assez véritable pour assurer ce point autour duquel subsiste la
fonction du désir.

Telle est la caractéristique radicale de cette sorte d'objet que j'appelle petit a : c'est I'objet mis en
guestion, en tant qu'on peut dire que c'est ce qui nous intéresse, nous autres analystes, comme ce

(->p538) (XXVI/6) qui intéresse l'auditeur de tout enseignement. Ce n'est pas pour rien que j'ai vu surgir la
nostalgie sur la bouche de tel ou tel qui voulait dire : "Pourquoi ne dit-il pas", comme s'est exprimé quelgu'un,
"le vrai sur le vrai ?". C'est vraiment un grand honneur qu'on peut faire a un discours qui se tient tous les
huit jours dans cette position insensée d'étre la derriére une table devant vous a articuler cette sorte d'exposé
dont justement on se contente fort bien d'ordinaire qu'il élude toujours une telle question.

S'il ne s'agissait pas de l'objet analytique, a savoir de l'objet du désir, jamais une telle question n'aurait pu
méme songer a surgir, sauf de la bouche d'un huron qui s'imaginerait que lorsqu'on vient a l'Université c'est qu'il
rentre dans la norme, qu'on sache a quoi on a affaire, ce qui est dehors et ce qui est dedans, ce que vous montre
cet état de la figure, car vous voyez bien comment il faut la voir.

Ce lobe s'est prolongé de l'autre cété, il a gagné sur l'autre face 2 ; il nous montre visiblement que la boucle
externe va, dans cette surface, rejoindre la boucle interne a condition de passer par l'extérieur. La surface des
plans projectifs se compléte, se ferme, s'acheve. L'objet défini comme notre objet, l'objet formateur du monde du
désir ne rejoint son intimité que par une voie centrifuge.

Qu'est-ce a dire ? Que trouvons-nous la ? Je reprends de plus haut. La fonction de cet objet est liée par ou
le sujet se constitue dans sa relation au lieu de l'Autre, grand A, qui est le lieu ou s'ordonne la réalité du
signifiant. C'est au point ou toute signifiance fait défaut, s'abolit, au point nodal dit le désir de l'Autre, au

point phallique, pour autant qu'il signifie l'abolition comme telle de toute signifiance, que l'objet petit a, objet
de la castration, vient prendre sa place.

I1 a donc un rapport au signifiant, et c'est pour cela qu'ici encore je dois vous rappeler la définition dont
je suis parti cette année concernant le signifiant : le signifiant n'est pas le signe ; et I'ambiguirté de l'attribut
aristotélicien, c'est justement de vouloir le naturaliser, (->p539) (XXVI/7) ou faire le signe naturel : "toute chatte
tricolore est femelle". Le signifiant, vous ai-je dit, c'est contrairement au signe qui représente quelque chose

pour quelqu'un, ce qui représente le sujet pour un autre signifiant. Et il n'y a pas de meilleur exemple que le
sceau.



Qu'est-ce qu'un sceau ? le lendemain du jour ou je vous livrais cette formule, le hasard fit qu'un antiquaire de
mes amis me remit entre les mains un petit sceau égyptien qui, dune facon non habituelle mais non rare non plus,
avait la forme d'une semelle avec, sur le dessus, les doigts du pied et les dos dessinés. Le sceau, comme vous l'avez
compris, je I'ai trouvé dans les textes, c'est bien cela : une trace si l'on peut dire - et il est vrai que la
nature en abonde - ; mais ¢ca ne peut devenir un signifiant que si, cette trace, avec une paire de ciseaux, vous
en faites le tour et vous la découpez. Si vous extrayez la trace apreés, cela peut devenir un sceau. Et je pense
gue l'exemple vous éclaire déja suffisamment : un sceau représente le sujet, l'envoyeur-pas forcément pour le
destinataire : une lettre peut toujours rester scellée ; mais le sceau est la : pour la lettre, il est un
signifiant.

Eh bien, l'objet petit a, I'objet de la castration participe de la nature ainsi exemplifiée de ce signifiant.
C'est un objet structuré comme cela. En fait, vous vous apercevez de ce qu'au terme de tout ce que les siécles ont
pu réver de la fonction de connaissance, il ne nous reste en main que cela. Dans la nature, il y a de la chose, si
je puis m'exprimer ainsi, qui se présente avec du bord. Tout ce que nous pouvons y conquérir, qui simule une
connaissance ¢a n'est jamais que détacher ce bord et non pas s'en servir, mais l'oublier pour voir le
reste qui,

/ ) \ chose curieuse, de cette extraction se trouve complétement transformé,
; // exactement comme le cross-cap vous l'image, a savoir, ne l'oubliez pas

| gu'est-ce que ce cross-cap ? C'est une sphere. Je vous l'ai déja dit ; il la

\ IJ faut, on ne peut pas s'en passer du cul de cette sphére. C'est une sphere
‘ avec un trou, que vous organisez d'une certaine facon, et vous pouvez treés
| » bien imaginer que c'est en tirant sur un de ses bords que vous faites

~— apparaitre, plus ou moins en le retenant, ce quelque chose qui va venir

‘[ boucher le trou a condition de réaliser ceci que chacun de ces points

s'unisse

(->p540) (XXVI1/8) point opposé, ce qui crée des difficultés intuitives naturellement considérables et méme qui nous
ont obligés a toute la construction que j'ai détaillée devant vous, sous la forme du cross-cap imagé dans l'espace.

Mais quoi ? Quel est I'important ? C'est que, par cette opération qui se produit au niveau du trou, le reste de
la sphere est transformé en surface de Moebius par I'énucléation de l'objet de la castration. Le monde entier
s'ordonne d'une certaine facon qui nous donne, si je puis dire, I'illusion d'étre un monde. Et je dirai méme que,
d'une certaine facon, de faire un état intermédiaire entre cet objet aristotélicien ou cette réalité est en quelque
sorte masquée et notre objet que j'essaie ici pour vous de promouvoir, j'introduirai dans le milieu cet objet qui



N

nous inspire a la fois la plus grande méfiance en raison de préjugés hérités d'une éducation épistémologique,
mais qui est ce bien sOr qui est notre grande tentation - nous autres, dans l'analyse, si nous n'avions pas eu
I'existence de Jung pour I'exorciser, nous ne nous serions peut-étre méme pas apercus a quel point nous y croyons
toujours - c'est l'objet de la Naturwissenschaft, c'est l'objet goéthéen, si je puis dire, l'objet qui dans la nature
lit, sans cesse comme a livre ouvert toute les figures d'une intention qu'il faudrait appeler quasi divine si le
terme de Dieu n'avait été d'un autre cO6té si bien préservé.

Cette, disons-le, démonique plutdét que divine intuition goethéenne qui lui fait aussi bien lire dans le créane
trouvé sur le Lido la forme de Werther complétement imaginaire ou forger la théorie des couleurs, bref laisse
pour nous les traces d'une activité dont le moins qu'on puisse dire c'est qu'elle est cosmogéne, engendreuse des
plus vieilles illusions de l'analogie micromascrocospique, et pourtant captivante encore dans un esprit si proche
de nous.

A quoi cela tient-il ? A quoi le drame personnel de Goethe doit-il la fascination exceptionnelle qu'il exerce
sur nous sinon a l'effleurement comme central du drame, chez lui, du désir. "Warum Goethe Hess Frederik ?" a
écrit, vous le savez, un des survivants de la premiére génération dans un article " Theodor Reik.

La spécificité et le caractére fascinant de la personnalité de Goethe, c'est que nous y lisons dans toute sa
présence l'identification de l'objet du désir a ce a quoi il faut renoncer pour que nous soit livré (->p541)
(XXV1/9) le monde comme monde.

J'ai tres suffisamment rappelé la structure de ce cas en en montrant l'analogie avec celle développée par
Freud dans I'histoire de I'Homme aux Rats, dans "Le mythe individuel du névrosé”. Ou plutdét I'a-t-on fait paraitre
sans mon consentement quelque part, puisque ce texte je ne l'ai ni revu ni corrigé, ce qui le rend quasi illisible
; néanmoins il traine par-ci par-la et on peut en retrouver les grandes lignes.

Dans ce rapport complémentaire de a, I'objet d'une castration constitutive ou se situe notre objet comme tel,
avec ce reste et ou nous ne pouvons tout lire, et spécialement notre figure i(a), c'est ceci que j'ai tenté
d'illustrer cette année a la pointe, pour vous, de mon discours.

Dans I'illusion spéculaire, dans la méconnaissance fondamentale a laquelle nous avons toujours affaire, S (A)
prend fonction d'image spéculaire sous la forme de i de a alors qu'il n'a, si je puis dire, avec elle rien a faire
de semblable ? 11 ne saurait d'aucune facon y lire son image pour la bonne raison que, s'il est quelque chose ce S
barreé, ce n'est pas le complément de petit i facteur de petit a, ¢ca pourrait en étre assez bien la cause,
dirons-nous - et j'emploie ce terme intentionnellement, car depuis quelque temps justement, depuis que les
catégories de la logique flageolent un peu, la cause - bonne ou mauvaise - n'a en tout cas pas bonne presse et
1'on préfeére éviter den parler.

Et en effet il n'y a guere que nous qui puissions nous y retrouver dans cette fonction dont en somme on ne
peut approcher l'ombre ancienne aprés le progrés mental parcouru, qu'a y voir en quelque sorte l'identique de
tout ce qui se manifeste comme effets, mais quand ils sont encore voilés. Et bien entendu ceci n'a rien de
satisfaisant, sauf peut-étre si justement ca n'est pas d'étre a la place de quelque chose, de couper tous les effets,
que la cause soutient son drame. S'il y a dailleurs aussi bien une cause qui soit digne que nous nous y

attachions, au moins par notre attention, ¢a n'est pas toujours et d'avance une cause perdue .
Donc nous pouvons articuler que s'il est quelque chose sur quoi nous devons mettre l'accent loin de I'éluder,



c'est que la fonction de l'ob-(->p542) (XXVI1/10)jet partiel ne saurait pour nous d'aucune facon étre réduite, si ce
gue nous appelons l'objet partiel c'est ce qui désigne le point de refoulement du fait de sa perte.

Et c'est a partir de la que s'enracine I'illusion de la cosmicité du monde. Ce point acosmique du désir en tant
gu'il est désigné par l'objet de la castration, c'est ce que nous devons préserver comme le point pivot, le centre
de toute élaboration de ce que nous avons a accumuler comme faits concernant la constitution du monde comme
objectal. Mais cet objet petit a que nous voyons surgir au point de défaillance de I'Autre, au point de perte du
signifiant parce que cette perte c'est la perte de cet objet méme, du membre jamais retrouvé d'Horus démembré, cet
objet comment ne pas lui donner ce que j'appellerai parodiquement sa propriété réflexive, si je puis dire, puisque
c'est de lui qu'elle part, que c'est pour autant que le sujet est d'abord et uniquement essentiellement coupure de
cet objet que quelque chose peut naTtre qui est cet intervalle entre cuir et chair entre Wahrnemung et
Bewusstsein, entre perception et conscience qui est la Selbstbewusstsein. C'est ici qu'il vaut de dire sa place
entre une ontologie fondée sur notre expérience. Vous verrez qu'elle rejoint ici une formule longuement commentée
par Heiddeger, dans son origine présocratique.

Le rapport de cet objet a I'image du monde qui l'ordonne constitue ce que Platon a appelé a proprement
parler la dyade a condition que nous nous apercevions que clans cette driade le sujet S barré et le petit a sont

du méme coté : to amto einai kai noiig. Cette formule qui a longtemps servi a confondre ce qui n'est pas soutenable,
I'étre et la connaissance, ne veut pas dire autre chose que cela.

Par rapport au corrélatif petit a, a ce qui reste quand l'objet constitutif du fantasme s'est séparé, étre et
pensée sont du méme c6té, du coté de ce petit a. Petit a, c'est I'étre en tant qu'il est essentiellement manquant au
texte du monde. Et c'est pourquoi autour de petit a peut se glisser tout ce qui s'appelle retour du refoulé,
c'est-a-dire qu'y suinte et s'y trahit la vraie Vérité qui nous intéresse et qui est toujours l'objet du désir, en
tant que toute humanité, tout humanisme est construit pour nous la faire manquer.

Nous savons par notre expérience qu'il n'y a rien qui pese dans le monde véritablement que ce qui fait

allusion a cet objet dont I'Autre,(->p543) (XXVI1/11) grand A prend la place pour lui donner un sens.

Toute métaphore, y compris celle du symptéme cherche a faire sortir cet objet dans la signification, mais

toute la pullulation des sens qu'elle peut engendrer n'arrive pas a étancher ce dont il s'agit dans ce trou d'une
perte centrale.

Voila ce qui regle les rapports du sujet avec 1'Autre, grand A, ce qui régle secretement mais d'une facon dont
il est sOr qu'elle n'est pas moins efficace que ce rapport de petit a a la réflexion imaginaire qui la couvre et
la surmonte. Qu'en d'autres termes dans la route, la seule qui nous soit offerte pour retrouver l'incidence de ce
petit a, nous rencontrons d'abord la marque de l'occultation de I'Autre, sous le méme désir.

Telle est en effet la voie : a peut étre abordé par cette voie qui est ce que I'Autre, avec un grand A, désire
dans le sujet défaillant, dans le fantasme, le S barré. C'est pourquoi je vous ai enseigné que la crainte du désir
est vecue comme équivalente a l'angoisse, que l'angoisse c'est la crainte de ce que I'Autre désire en soi du sujet,
cet "en soi” fondé justement sur l'ignorance de ce qui est désiré au niveau de I'Autre. C'est du coté de I'Autre que
le petit a vient au jour, non pas comme manque tellement que comme a étre.

by

C'est pourquoi nous arrivons ici a poser la question de son rapport avec la chose, non pas sacrée, mais ce
gue je vous ai appelé das Ding. Vous savez qu'en vous menant sur cette limite je n'ai rien fait que de vous



indiquer qu'ici la perspective s'inversant, ce petit i de petit a qui enveloppe cet accés a l'objet de la castration,
c'est ici I'image méme qui fait obstacle dans le miroir, ou plutdt que, & la facon de ce qui se passe dans ces
miroirs obscurs - il faut toujours penser a cette obscurité chaque fois que dans les auteurs anciens vous voyez
intervenir la référence du miroir - quelque chose peut apparaitre au-dela de I'image que donne le miroir clair.
L'image du miroir clair, c'est a elle que s'accroche cette barriére que j'ai appelée en son temps celle de la
beauté. C'est qu'aussi bien la révélation de petit a au-dela de cette image, méme apparue sous la forme la plus
horrible, en gardera toujours le reflet.

Et c'est ici que je voudrais vous faire part du bonheur que j'ai (->p544) (XXVI/12) pu avoir a rencontrer ces
pensées sous la plume de quelqu'un que je considere tout simplement comme le chantre de nos lettres, qui a été
incontestablement plus loin que quiconque présent ou passé dans la voie de la réalisation du fantasme, j'ai nommé
Maurice Blanchot dont des longtemps l'arrét de mort était pour moi la slOre confirmation de ce que j'ai dit toute
I'année, au séminaire sur I'Ethique concernant la seconde mort.

Je n'avais pas lu la seconde version de son oeuvre premiére "Thomas I'Obscur”. Je pense qu'un aussi petit
volume, nul d'entre vous, apres ce que je vais vous en lire, ne manquera de s'y éprouver. Quelque chose s'y
rencontre qui incarne l'image de cet objet petit a, a propos duquel j'ai parlé d'horreur ; c'est le terme qu'emploie
Freud quand il s'agit de I'Homme aux rats . Ici c'est du rat qu'il s'agit.

Georges Bataille a écrit un long essai qui vire autour du fantasme central bien connu de Marcel Proust,
lequel concernait aussi un rat "Histoire de rat". Mais ai-je besoin de vous dire que si Apollon crible l'armée
grecque des fleches de la peste, c'est parce que, comme s'en est trés bien apercu M. Grégoire, si Esculape, comme je
vous l'ai enseigné il y a longtemps, est une taupe - il n'y a pas si longtemps que je retrouvais le plan de la
taupiniére dans une tolos (?) , une de plus, que j'ai visité récemment - si donc Esculape est une taupe, Apollon est
un rat.

Voici. J'anticipe, ou plus exactement je prends un peu avant Thomas I'Obscur - ce n'est pas par hasard qu'il
s'appelle ainsi -

" Et dans sa chambre, ceux qui entraient, voyant son livre toujours ouvert aux mémes pages, pensaient qu'il
feignait de lire. 1l lisait avec une minutie et une attention insurpassables. 11 était auprés de chaque signe dans
la situation ou se trouve le male quand la mante religieuse va le dévorer. L'un et l'autre se regardaient. Les
mots, issus d'un livre y prenaient une puissance mortelle, exercaient sur le regard qui les touchaient un
attrait doux et paisible. Chacun d'eux, comme un oeil a demi fermé, laissait entrer le regard trop vif qu'en
d'autres circonstances il n'edt pas souffert. Thomas se glissa donc vers ces couloirs dont il s'approcha sans
défense jusqu'a l'instant ou il fut apercu par (->p545) (XXV1/13) I'intime du mot. Ce n'était pas encore effrayant,
c'était au contraire un moment presque agréable qu'il aurait voulu prolonger. Le lecteur considérait joyeusement
cette petite étincelle de vie qu'il ne doutait pas davoir éveillée. I1 se voyait avec plaisir dans cet oeil qui le
voyait ; son plaisir lui-méme devint trés grand, il devint si grand, si impitoyable qu'il le subit avec une sorte
d'effroi et que s'étant dressé, moment insupportable, sans recevoir de son interlocuteur un signe complice, il
percut toute I'étrangeté qu'il y avait a étre observé par un mot comme par un étre vivant. Et non seulement par
un mot, mais par tous ceux qui l'accompagnaient et qui a leur tour contenaient en eux-mémes d'autres mots, comme
une suite d'anges s'ouvrant a l'infini jusqu'a l'oeil de I'absolu™.

Je vous passe ces franchissements qui passent par ce "tandis que juchés sur ses épaules le mot il et le mot je



commencaient leur carnage jusqu'a la confrontation a laquelle je visais, en vous évoquant ce passage .

"Ses mains cherchérent a toucher un corps impalpable et irréel. C'était un effort si horrible que cette chose qui
s'éloignait de lui et en s'éloignant tentait de l'attirer, lui parut la méme que celle qui indiciblement se
rapprochait. 11 tomba a terre. 1l avait le sentiment d'étre couvert d'impuretés, chaque partie de son corps
subissait une agonie, sa téte était contrainte de toucher le mal, ses poumons de la respirer. 1l était la sur le
parquet, se tordant puis rentrant en lui-méme, puis sortant. 11 rampait lourdement, a peine différent du serpent
qu'il edt voulu devenir pour croire au venin qu'il sentait dans sa bouche. C'est dans cet état qu'il se sentit
mordu ou frappé, il ne pouvait le savoir, par ce qui lui sembla étre un mot, mais qui ressemblait plutét a un
rat gigantesque, aux yeux percants, aux dents pures et qui était une béte toute puissante. En la voyant a
guelques pouces de son visage, il ne put échapper au désir de la dévorer, de I'amener a l'intimité la plus
profonde avec soi ; il se jeta sur elle et lui enfoncant les ongles dans les entrailles, il chercha a la faire
sienne . (->p546) (XXVI1/14) La fin de la nuit vint. La lumiere qui brillait a travers les volets s'éteignit. Mais la
lutte avec l'affreuse béte, qui s'était enfin révélée d'une dignité, d'une magnificence incomparables, dura un temps
gu'on ne peut mesurer. Cette lutte etait horrible pour I'étre couché par terre qui grincait des dents, se
labourait le visage, s'arrachait les yeux pour y faire entrer la béte, et qui eldt ressemblé a un démon s'il
n‘avait ressemblé & un homme. Elle était presque belle pour cette sorte d'ange noir, couvert de poils roux, dont
les yeux étincelaient.

"Tantot l'un croyait avoir triomphé et il voyait descendre en lui, avec une nausée incoercible , le mot
innocence qui le souillait ; tantdét l'autre le dévorait a son tour, l'entratnait par le trou dou il était venu,
puis le rejetait comme un corps dur et vide.

"A chaque fois, Thomas était repoussé jusqu'au fond de son étre par les mots mémes qui l'avaient hanté et
qu'il poursuivait comme son cauchemar et comme l'explication de son cauchemar. Il se retrouvait toujours plus
vide et plus lourd, il ne remuait plus gu'avec une fatigue infinie. Son corps, apres tant de lutte, devint
entiérement opaque et a ceux qui le regardaient, il donnait l'impression reposante du sommeil bien qu'il n'eut
cessé d'étre éveillé.

Vous lirez la suite.

Et le chemin ne s'arréte pas la, de ce que Maurice Blanchot nous découvre. Si j'ai pris ici le soin de vous
indiquer ce passage, c'est qu'au moment de vous quitter cette année je veux vous dire que souvent j'ai conscience
de ne rien faire d'autre ici que de vous permettre de vous porter avec moi au point ou autour de nous, multiples,
parviennent déja les meilleurs.

D'autres ont pu remarquer le parallélisme qu'il y a entre telle ou telle des recherches qui se poursuivent a
présent et celles gu'ensemble nous élaborons. Je n'aurai aucune peine a vous rappeler que sur d'autres chemins,
les oeuvres puis les réflexions sur les oeuvres par lui-méme d'un Pierre Klossowski convergent avec ce chemin de
la recherche du (->p547) (XXVI/15) fantasme tel que nous l'avons élaboré cette année.

Petit 1 de petit a et petit a, leur différence, leur complémentarité et le masque que l'un constitue pour
I'autre, voila ou je vous aurai menés cette année. Petit i de petit a, son image n'est donc pas son image, elle ne
le représente pas, cet objet de la castration. Elle n'est d'aucune facon ce représentant de la pulsion sur quoi
porte électivement le refoulement. Et pour une double raison : c'est qu'elle n'est, cette image, ni la Vostellung



puisqu'elle est elle-méme un objet, une image réelle - reportez-vous a ce que j'ai écrit sur ce sujet dans mes
Remarques sur le rapport de Daniel Lagache, - ni un objet qui n'est pas le méme que petit a, qui n'est pas son
représentant non plus. 1 (a) et a

Le désir, ne l'oubliez pas, dans le graphe ou se situe-t-il ? Il vise S barré coupure de a le fantasme, sous un
mode analogue a celui du petit m ou le moi se réfere a I'image spéculaire. Qu'est-ce a dire, sinon qu'il y a
guelque rapport de ce fantasme au désirant lui méme. S <> a

Mais pouvons-nous, de ce désirant, faire purement et simplement I'agent du désir ? N'oublions pas qu'au
deuxieme étage du graphe, petit d, le désir est un "qui" qui répond a une question, qui ne vise pas un "qui", mais
un "Che vuoi ?". A la question : "Che vuoi ?" le désirant est la réponse, la réponse qui ne désigne pas le qui de
"qui veut '. ", mais la réponse de l'objet. Ce que je veux dans le fantasme détermine l'objet d'ou le désirant qu'il
contient doit s'avouer comme désirant.

Cherchez-le toujours, ce désirant, au sein de quelque objet que ce soit du désir, et n'allez pas objecter la
perversion nécrophilique, puisque justement c'est la l'exemple ou il se prouve qu'en-deca de la seconde mort
physique laisse encore a désirer et que le corps se laisse la apercevoir comme entiérement pris dans une fonction
de signifiant, séparé de lui-méme et témoignage de ce qu'étreint le nécrophile : une insaisissable vérité.

Ce rapport de l'objet au signifiant, avant de vous quitter, revenons en au point ou ces réflexions s'assoient,
c'est-a-dire a ce que Freud lui-méme a marqué de I'identification du désir (chez I'hystérique entre parenthéses )
au désir de l'Autre. L'hystérique nous montre en effet bien quelle est la distance de cet objet au signifiant, cette
distance que j'ai définie par 1 carence du signifiant mais impliquant sa relation au signifiant. En effet, a quoi
s'identifie I'hystérique quand, nous dit Freud c'est le désir de 1'Autre ou elle s'oriente et qui l'a mise en chasse.

(->p548) (XXV1/16)

Et, c'est sur quoi les affecte nous dit-il , les émotions considérées ici sous sa plume comme embrouillées, si je
puis m'exprimer ainsi, dans le signifiant, et reprises comme telles. C'est a ce propos qu'il nous dit que toutes les
émotions entérinées, les formes, si je puis dire conventionnelles de I'émotion, ne sont rien d'autre que des
inscriptions ontogéeniques de ce qu'il compare, de ce qu'il révele comme expressément équivalent a des acces
hystériques, ce qui est retomber sur la relation au signifiant.

Les émotions sont en quelque sorte des caduques du comportement, des parties chuos reprises comme signifiant.
Et ce qui est le plus sensible, tout ce que nous pouvons en voir, se trouve dans les formes antiques de la lutte.
Que ceux qui ont vu le film "Rashomon" se souviennent de ces étranges intermeédes qui soudain suspendent les
combattants, qui vont chacun séparément faire sur eux mémes trois petits tours, faire a je ne sais quel point
inconnu de l'espace, une paradoxale révérence. Ceci fait partie de la lutte, de méme que dans la parade sexuelle
Freud nous apprend a reconnattre cette espéce de paradoxe interruptif d'incompréhension scansion.

Les émotions, si quelque chose nous en est montré chez I'hystérique, c'est justement quand elle est sur la trace
du désir, c'est ce caractére nettement mimé, comme on dit hors saison, a quoi on se trompe et d'ou se tire
I'impression de fausseté. Qu'est-ce a dire, si ce n'est que I'hystérique bien sOr ne peut pas faire autre chose que
de chercher le désir de I'Autre Ia ou il est, ou il laisse sa trace chez l'autre, dans l'utopie, pour ne pas dire
I'atopie, la détresse, voir la fiction ; bref que c'est par la voie de la manifestation comme on peut s'y attendre,
gue se montrent tous les aspects symptomatiques. Et si ces symptémes trouvent cette voie frayée, c'est en liaison



S L R

avec ce rapport que Freud désigne au désir de I'Autre.

J'avais autre chose a vous indiquer concernant la frustration. Bien sOr, ce que je vous ai apporté cette
année concernant le rapport au corps, ce qui est seulement ébauché dans la facon dont j'ai entendu dans un corps
mathématique vous donner l'amorce de toutes sortes de paradoxes concernant l'idée que nous pouvons nous faire du
corps, trouve ses applications assurément bien faites pour modifier profondément l'idée que nous pouvons avoir de
la frustration comme d'une carence concernant une gratification se réféerant a ce qui serait une soi-disant
totalité primitive telle qu'on (->p549) (XXVI1/17) voudrait la voir désignée dans les rapports de la mere et de
I'enfant.

Il est étrange que la pensée analytique n'ait jamais rencontré sur ce chemin sauf dans les coins comme
toujours des observations de Freud - et ici je désigne le mot Schleier - ce voile dont I'enfant naTt coiffé et qui
tratne dans la littérature analytique sans qu'on n'ait méme jamais songé que c'était la I'amorce d'une voie treés
féconde : les stigmates.

S'il y a quelque chose qui permette de concevoir comme comportant une totalité, je ne sais quel narcissisme
primaire - et ici je ne peux que regretter que se soit absenté quelqu'un qui m'a posé la question c'est bien
assurément la référence du sujet, non pas tant au corps de la mere parasité, mais a ces enveloppes perdues ou se

lit si bien cette continuité de l'intérieur avec l'extérieur, qui est celle a quoi vous a introduit mon modéle de
cette année, sur lequel nous aurons a revenir.

Simplement je veux vous indiquer, parce nous le retrouverons dans la suite, que s'il y a quelque chose ou doit
s'accentuer le rapport au corps, a lI'incorporation, a I'Einverleibung, c'est du cété du péere laissé entiérement de
coté qu'il faut regarder.

Je lI'ai laissé entierement de coté parce qu'il aurait fallu que je vous introduise - mais quand le ferai-je -
a toute une tradition qu'on peut appeler mystique et qui assurément, par sa présence dans la tradition sémitique,
domine toute l'aventure personnelle de Freud.

Mais s'il y a quelque chose qu'on demande a la mére, ne vous parait-il pas frappant que ce soit la seule
chose qu'elle n'ait pas, a savoir le phallus ? Toute la dialectique de ces derniéres années, jusque et y compris la
dialectique Kleinienne qui pourtant s'en approche le plus, reste faussée parce que l'accent n'est pas mis sur cette
divergence essentielle. C'est aussi bien qu'il impossible de la corriger, impossible aussi de rien comprendre a ce
qui fait l'impasse de la relation analytique, et tout spécialement dans la transmission de la vérité analytique
telle qu'elle se fait, lI'analyse didactique. C'est qu'il est impossible dy introduire la relation au pére, qu'on n'est
pas le pére de son analysé . J'en ai assez dit et assez fait pour que personne n'ose plus, au moins dans un
entourage voisin du mien, risquer d'avancer qu'on peut en étre la mére. C'est pourtant de cela gu'il s'agit.

(->p550) (XXV1/18)

La fonction de I'analyse telle qu'elle s'insere 1a ou Freud nous en a laissé la suite ouverte, la trace béante
se situe 1ad ou sa plume est tombée a propos de l'article sur le splitting de I'Ego au point d'ambiguité ou l'améne
ceci : l'objet de la castration est ce terme assez ambigu pour qu'au moment méme ou le sujet s'est employé a le
refouler 1l I'instaure plus ferme que jamais, en un Autre.

Tant que nous n'aurons pas reconnu gque cet objet de la castration c'est l'objet méme par quoi nous nous
situons dans le champ de la science, je veux dire que c'est l'objet de notre science comme le nombre ou la



grandeur peuvent étre l'objet de la mathématique, la dialectique de l'analyse, non seulement sa dialectique, mais
sa pratique, son rapport méme et jusqu'a la structure de sa communauté resterons en suspens.

L'année prochaine, je traiterai pour vous, comme poursuivant strictement le point ou je vous ai laissés
aujourd'hui, I'angoisse.

note: bien querelu, si vous découvrez des erreurs manifestes dans ce seminaire, ou si vous souhaitez une précision sur le texte, je vous remercie par avance de
m'adresser un émail. Haut de Page

commentaire



mailto:gaogoa@free.fr
file:///C:/Agaogoa/erreurs.htm

	Local Disk
	Nouvelle page 1


