
J.LACAN                       gaogoa

IX-L'IDENTIFICATION

            Version rue CB                                    note

Séminaire du 28 février 1962

 

(->p224) (XI/1)

    On peut trouver que je m'occupe ici un peu beaucoup  de ce qu'on appelle  -  Dieu damne cette
dénomination - des grand philosophes, c'est que peut-être pas eux seuls, mais eux éminemment, articulent ce
qu'on peut bien appeler une recherche pathétique de ce qu'elle revienne toujours, si on sait la considérer à
travers tous ses détours, ses objets plus ou moins sublimes, à ce noeud radical que j'essaie pour vous de
desserrer à savoir le désir ; c'est ce que j'espère  à la rechercher si vous voulez bien me suivre, rendre
décisivement à sa propriété de point indépassable, indépassable au sens même que j'entends quand je vous dis
que chacun de ceux qu'on peut appeler de ce nom de grand philosophe ne saurait être sur un certain point
dépassé.

    Je me crois en droit de m'affronter, avec votre assistance, à une telle tâche pour autant que le désir
c'est notre affaire comme psychanalystes. Je me crois aussi requis de m'y attacher et de vous requérir de le
faire avec moi parce ce n'est qu'à rectifier notre visée sur le désir que nous pouvons maintenir la technique
analytique dans sa fonction première, le mot premier devant être entendu au sens de d'abord apparu dans
1'histoire - il n'était pas douteux au départ - une fonction de vérité. Bien sûr, c'est ce qui nous sollicite à
l'interroger, cette fonction, à un niveau plus radical; c'est (->p225) (XI/2) celui que j'essaie de vous montrer
en articulant pour vous ceci, qui est au fond de l'expérience analytique, que nous sommes asservis comme
hommes, je veux dire comme êtres désirants, que nous le sachions ou pas, que nous croyons ou non le vouloir, à
cette fonction de vérité. Car, faut-il le rappeler, les conflits, les impasses, qui sont la matière de notre
presse, ne peuvent être objectivés qu'à faire intervenir dans leur jeu la place du sujet comme telle, en tant
que lié comme sujet dans la structure de l'expérience. C'est là le sens de l'identification, en tant que telle
elle est définie par FREUD.

                                                                                        Rien n'est plus
exact, rien n'est plus exigeant que le  calcul de la conjoncture subjective quand on en a trouvé ce que je
peux appeler, au sens propre du terme, sens où il est employé dans Kant, la raison pratique. J'aime mieux
l'appeler ainsi que de dire le biais opératoire, pour la raison de ce qu'implique ce terme d'opératoire depuis
quelque temps : une sorte d'évitement du fond. Rappelez-vous là-dessus ce que je vous ai enseigné il y  a deux
ans de cette Raison Pratique en tant qu'elle intéresse le  désir. Sade est plus près que Kant, encore que Sade,
presque fou, si on peut dire, de sa vision, ne se comprenne qu'à être à cette occasion rapporté à la mesure de
Kant comme j'ai tenté de la faire.

            Rappelez-vous ce que je vous ai dit, de l'analogie  frappante entre l'exigence totale de la liberté

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (1 of 11) [29/08/2002 12:38:55]

http://gaogoa.free.fr/
http://gallica.bnf.fr/metacata.idq?Mod=&BGC=&Cirestriction=@_Auteur%20(Kant)


de la jouissance qui est dans Sade, avec la règle universelle de la conduite kantienne. La fonction où se
fonde le désir pour notre expérience rend manifeste qu'elle n'a rien à faire avec ce que (->p226) (XI/3) Kant
distingue comme le Wohl, en l'opposant au Gut et au bien, disons avec le bien-être, avec l'utile. Cela nous mène
à nous apercevoir que cela va plus loin que cette fonction du désir. I1 n'a rien à faire, dirai-je, en général
avec ce que Kant appelle, pour le reléguer à un rang second dans les règles de la conduite, le pathologique.

            Donc, pour ceux qui ne se souviennent pas bien dans quel sens Kant emploie ce terme, pour qui
cela pourrait faire contre-sens, j'essaierai de le traduire en disant le protopathique, ou encore plus
largement ce qu'il y a dans l'expérience d'humain trop humain, de limites liées au commode, au confort, à la
concession alimentaire. Cela va plus loin, ça va jusqu'à impliquer la soif tissulaire elle-même. N'oublions pas
le rôle, la fonction que je donne à l'anorexie mentale, comme à celui dans les premiers effets où nous
puissions sentir cette fonction du désir et le rôle que je lui ai donné à titre d'exemple pour illustrer la
distinction du désir et du besoin.

             Donc si loin d'elle commodité, confort, concession, n'irez-vous pas me dire que sans doute pas
compromis puisque tout le temps nous en parlons. Mais les compromis qu'elle a à passer, cette fonction du
désir, sont d'un autre ordre que ceux liés par exemple à l'existence d'une communauté fondée sur l'association
vitale, puisque c'est sous cette forme que le plus commodément nous avons à évoquer, à constater, à expliquer
la fonction du compromis. Vous savez bien qu'au point où nous en sommes, si nous suivons jusqu'au bout la
pensée freudienne, ces compromis intéressent le rapport d'un instinct de mort (->p227) (XI/4) avec un instinct
de vie, lesquels tous deux ne sont pas moins étranges à considérer dans leurs rapports dialectiques que dans
leur définition.

              Pour repartir, comme je fais toujours, à quelque point de chaque discours que je vous adresse
hebdomadairement , je vous rappelle que cet instinct de mort n'est pas un ver rongeur, un parasite, une
blessure, même pas un principe de contrariété, quelque chose comme une sorte de Yin opposé au Yang, l'élément
d'alternance. C'est pour Freud nettement articulé : un principe qui enveloppe tout le détour de la vie,
laquelle vie, lequel détour ne trouvent leur sens qu'à le rejoindre. Pour dire le mot, ce n'est pas sans motif
de scandale que certains s'en éloignent ; car nous voilà bien sans doute retournés, revenus, malgré tous les
principes positivistes, c'est vrai, à la plus absurde extrapolation à proprement parler métaphysique et au
mépris de toutes les règles acquises de la prudence. L'instinct de mort dans Freud nous est présenté comme ce
qui pour nous, je pense en sa place, se situe des séquelles de ce que nous appellerons ici le signifiant de la
vie, puisque ce que Freud nous en dit c'est que l'essence de la vie, réinscrite dans ce cadre de l'instinct de
mort, n'est rien d'autre que le dessein, nécessité par la loi du plaisir, de réaliser, de répéter le même détour
toujours pour  revenir à l'inanimé.

                La définition de l'instinct de vie dans Freud - il n'est pas vain d'y revenir, de le
réaccentuer - n'est  pas moins étrange de ceci qu'il convient toujours de ressouligner (->p228) (XI/5) qu'il est
réduit à l'Éros, à la libido. Observez bien ce que ça signifie. Je l'accentuerai par une comparaison tout à l'
heure avec la position kantienne ; mais d'ores et déjà vous voyez ici à quel point de contact nous sommes
réduits concernant la relation au corps. C'est d'un choix qu'il s'agit, et tellement évident que ceci dans la
théorie vient à se matérialiser en ces figures dont il ne faut point oublier qu'à la fois elles sont nouvelles
et quelles difficultés, quelles apories, voire quelles impasses elles nous opposent à les justifier, voire à les

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (2 of 11) [29/08/2002 12:38:55]



situer, à les définir exactement. Je pense que la fonction du phallus, d'être ce autour de quoi vient
s'articuler cet Éros, cette libido, désigne suffisamment ce qu'ici j' entends pointer. Dans l'ensemble toutes les
figures, pour reprendre le terme que je viens d'employer, que nous avons à manier concernant cet Éros,
qu'est-ce qu'elles ont à faire, qu'est­ce qu'elles ont de commun par exemple pour en faire sentir la distance
avec les préoccupations d'un embryologiste dont on ne peut tout de même pas dire qu'il n'a rien à faire avec
lui, avec l'instinct de vie quand il s'interroge sur ce que c'est qu'un organisateur dans la croissance, dans le
mécanisme de la division cellulaire, la segmentation des feuillets, la différenciation morphologique ? On
s'étonne de trouver quelque part, sous la plume de Freud, que l'analyse ait menée à une quelconque découverte

biologique. Cela se trouve quelquefois, autant que je me souvienne, dans l'abri   Quelle mouche l'a piqué à
cet instant ? Je me demande quelle découverte biologique a été faite à la lumière de l'analyse ? Mais aussi
bien, puisqu'il s'agit de pointer là la limitation, le point électif de notre contact avec le corps, en tant,
bien sûr, qu'il est le support, la pré-(->p229) (XI/6)sence de cette vie, est-ce qu'il n'est pas frappant que, pour
réintégrer dans nos calculs la fonction de conservation de ce corps, il faille que nous passions par
l'ambiguïté de la notion du narcissisme suffisamment désignée. Je pense, pour ne point avoir à articuler
autrement, à la structure même du concept narcissique, et l'équivalence qui y est mise à la liaison à l'objet
suffisamment désignée, dis-je, par l'accent mis dés l'Introduction au Narcissisme sur la fonction de la douleur,
et le premier article en tant - relisez cet article excellemment traduit que la douleur n'y est pas signal de
dommage mais phénomène d'autoérotisme comme il n'y a pas longtemps je rappelais dans une conversation
familière, et à propos d'une expérience personnelle, à quelqu'un qui m'écoute, l'expérience qu'une douleur en
efface une autre, je veux dire qu'au présent on souffre mal de deux douleurs à la fois : une prend le dessus,
fait oublier l'autre comme si l'investissement libidinal, même sur le propre corps, se montrait là soumis à la
même loi que j'appellerai de partialité qui motive la relation au monde des objets du désir.

      La douleur n'est pas simplement, comme disent les techniciens , de sa nature exquise ; elle est
privilégiée, elle peut être fétiche. Ceci pour nous mener à ce point que j'ai déjà, lors d'une récente
conférence, non ici articulé qu'il est , actuel dans notre propos de mettre en cause ce que veut dire
1'organisation subjective que désigne le processus primaire, ce qu' il veut dire pour ce qui est et ce qui n'est
pas de son rapport au corps. C'est là que, si je puis dire, la référence, l'analogie avec l'investigation
kantienne va nous servir.

                (->p230) (XI/7) Je m'excuse avec toute l'humilité qu'on voudra, auprès de ceux qui des textes kantiens on
une expérience qui leur donne droit à quelque observation marginale quand je vais un peu vite dans ma
référence à l'essentiel de ce que l'exploration kantienne nous apporte. Nous pouvons ici nous attarder à ces
méandres peut-être par certains points aux dépens de la rigueur, mais n'est-ce pas aussi qu'à trop les suivre,
nous perdions quelque chose de ce qu'ont de massif sur certains points, ses reliefs, je parle de la critique
kantienne et nommément de celle dite de la Raison Pure.

            Dès lors, n'ai-je pas le droit de m'en tenir pour un instant à ceci qui, pour quiconque simplement
aura lu une ou deux fois avec une attention éclairée ladite Critique de la Raison Pure, ceci d'ailleurs qui
n'est contesté par aucun commentateur que les catégories dites de la Raison Pure exigent assurément de
fonctionner comme telles le fondement de ce qui s'appelle intuition pure, laquelle se présente comme la forme

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (3 of 11) [29/08/2002 12:38:55]

http://gallica.bnf.fr/metacata.idq?Mod=&BGC=&Cirestriction=@_Auteur%20(Kant)


normative, je vais plus loin, obligatoire, de toutes les appréhensions sensibles. Je dis de toutes quelles
qu'elles soient. C'est en cela que cette intuition qui s'ordonne en catégories de l'espace et du temps, se trouve
désignée par Kant comme exclue de ce qu'on peut appeler l'originalité de l'expérience sensible, de la
Sinnlichkeit, d'où seulement peut sortir, peut surgir quelque affirmation que ce soit de réalité palpable, ces
affirmations de réalité n'en restant pas moins dans leur articulation soumises aux catégories de la dite
Raison Pure, sans lesquelles elles ne sauraient, non pas seulement être énoncées, mais même pas être aperçues.
Dés lors, tout se trouve sus-(->p231) (XI/8)pendu au principe de cette fonction dite synthétique, ce ne veut
dire rien d'autre qu'unifiante, qui est, si l'on peu dire aussi, le terme commun de toutes les fonctions
catégorielles, terme commun qui s'ordonne et se décompose dans le tableau fort suggestivement articulé qu'en
donne Kant, ou plutôt dans les deux tableaux qu'il en donne : les formes des catégories et les formes du
jugement, qui saisit qu'en droit, en tant qu'elle marque dans le rapport à la réalité la spontanéité d'un
sujet, cette intuition pure est absolument exigible.

                Le schème kantien, on peu arriver à le réduire à la Beharrlichkeit, à la permanence, à la
tenue; dirais-je vide, mais la tenue possible de quoi que ce soit, dans le temps. Cette intuition pure en droit
est absolument exigée dans Kant pour le fonctionnement catégoriel, mais après  tout que l' existence d'un
corps, en tant qu'il est le fondement de la sensorialité - Sinnlichkeit - , n'est pas exigible du tout, sans
doute, pour ce qu'on peut articuler valablement d'un rapport à la réalité, ça ne nous mènera pas loin puisque,
comme le souligne Kant, l'usage de ces catégories de l'entendement, ne concernera que ce qu'il appellera des
concepts vides ;  mais quand nous disons que ça ne nous mènera pas loin, c'est parce que nous sommes
philosophes, et même kantiens, mais dès que nous ne le sommes plus, ce qui est le cas commun - chacun sait
justement au contraire que ça mène très loin puisque tout l'effort de la philosophie consiste à contrer toute
une série d'illusions de Schwarmereien comme on s'exprime dans le langage "philogophique" et particulièrement
kantien ; de mauvais rêves - à la même époque, Goya nous dit : " Le Sommeil de la (->p232) (XI/9) raison
engendre les monstres" - dont les effets théologisants nous montrent bien tout le contraire, à savoir que ça
mène très loin, puisque par l'intermédiaire de mille fanatismes cela mène tout simplement aux violences
sanglantes ; qui continuent d'ailleurs fort tranquillement malgré la présence des philosophes à constituer, il
faut bien le dire, une partie importante de la trame de l'histoire humaine.

        C'est pour cela qu'il n'est point indifférent de montrer où passe effectivement la frontière de ce qui
est efficace dans l'expérience malgré toutes les purifications théoriques et les rectifications morales. Il est
tout à fait clair en tout cas qu'il n'y a pas lieu d'admettre pour tenable 1'Esthétique Transcendantale de
Kant ; malgré ce que j'ai appelé le caractère indépassable du service qu'il nous rend dans sa critique, et
j'espère le faire sentir justement de ce que je vais montrer qu'il convient de lui substituer. Parce que
justement s'il convient de lui substituer quelque chose et que ça fonctionne, en conservant quelque chose de
la structure qu'il a articulée, c'est cela qui prouve qu'il a au moins entrevu, qu'il a profondément entrevu la
dite chose. C'est ainsi que l'esthétique kantienne n'est absolument pas tenable, pour la simple raison qu'elle
est pour lui fondamentalement appuyée d'une argumentation mathématique qui tient à ce qu'on peut appeler
1'époque géométrisante de la mathématique. C'est pour autant que la géométrie euclidienne est incontestée au
moment où Kant poursuit sa méditation, qu'il est soutenable pour lui qu'il y ait dans l'ordre spatio-temporel
certaines évidences intuitives. Il n' est que de se baisser, que d'ouvrir son texte, pour cueillir (->p233)
(XI/10) les exemples de ce qui peut paraître maintenant  à un élève moyennement avancé dans l'initiation

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (4 of 11) [29/08/2002 12:38:55]



mathématique, d'immédiatement réfutable quand il nous donne comme exemple d'une évidence qui n'a même pas
besoin d'être démontrée,  que par deux points il ne saurait passer qu'une droite .

 Chacun sait, pour autant que l'esprit s'est en somme assez facilement ployé à l'imagination, à l'intuition
pure d'un espace courbe par la métaphore de la sphère, que par deux points, il peut passer beaucoup plus
d'une droite, et même une infinité de droites. Quand il nous donne dans ce tableau des nichts, des riens, comme
exemple du "leere Gegenstand ohne Begriff" de l'objet vide sans concept, l'exemple suivant qui est assez énorme
: l'illustration d'une figure rectiligne qui n'aurait que deux côtés, voilà quelque chose qui peut sembler
peut-être à Kant -  et sans doute pas à tout le monde à son époque - comme l'exemple même de l'objet
inexistant et par-dessus le marché impensable ; mais le moindre usage je dirais même d'une expérience de
géomètre tout à fait élémentaire, la recherche du tracé que décrit un point lié à une roulante, ce qu'on
appelle une cycloïde de Pascal, vous montrera qu'une figure rectiligne, pour autant qu'elle met proprement en
cause la permanence du contact de deux lignes ou de deux côtés est quelque chose qui est véritablement
primordial , essentiel à toute espèce  de compréhension géométrique, qu'il y a bel et bien là articulation
conceptuelle et même objet tout à fait définissable.

    Aussi bien, même avec cette affirmation que  rien n'est fécond sinon le jugement synthétique, peut-il encore
après tout l'effort de logicisation de la mathématique, être (->p234) (XI/11) considéré comme sujet à raison. La
prétendue infécondité du jugement analytique à priori, à savoir de ce que nous appellerons tout simplement
l'usage purement combinatoire d'éléments extraits de la position première d'un certain nombre de définitions,
que cet usage combinatoire ait en soi une fécondité propre, c'est ce que la critique la plus récente, la plus
poussée, des fondements de l'arithmétique, par exemple, peut assurément démontrer. Qu'il y ait au dernier terme,
dans le champ de la création mathématique, un résidu obligatoirement indémontrable, c'est ce à quoi sans doute
la même exploration logicisante semble nous avoir conduits (le théorème de Gödel-profane-initié) avec une rigueur
jusqu'ici irréfutée, mais il n'en reste pas moins que c'est par la voie de 1a démonstration formelle que cette
certitude peut être acquise et, quand je dis formelle, j'entends par les procédés les plus expressément
formalistes de la combinatoire logicisante.

            Qu'est-ce à dire ? Est-ce pour autant que cette intuition pure, telle que pour Kant aux termes
d'un progrès critique concernant les formes exigibles de la science, que cette intuition pure ne nous enseigne
rien ? 
Elle nous enseigne assurément de discerner sa cohérence et aussi sa disjonction possible de l'exercice
justement synthétique de la fonction unifiante du terme de l'unité en tant que constituante dans toute     
formation catégorielle et, les ambiguïtés étant une fois montrées de cette fonction de l'unité, de nous montrer
à quel choix, à quel renversement nous sommes conduits sous la sollicitation de diverses expériences.  

 

(->p235) (XI/12) La nôtre ici évidemment seule nous importe. Mais n'est-il pas plus significatif que d'anecdotes,
d'accidents, voire exploits, au point précis où on peut faire remarquer  la minceur du point de conjonction
entre le fonctionnement catégoriel  et l'expérience sensible dans Kant, le point d'étranglement, je puis dire,
où peut être soulevée la question si l'existence d'un corps, bien sûr tout à fait exigible, en fait ne pourrait
pas être mise en cause dans la perspective kantienne. Quant fait qu'elle soit exigée en droit, est-ce que

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (5 of 11) [29/08/2002 12:38:56]

http://chronomath.irem.univ-mrs.fr/chronomath/cycloide.html
http://chronomath.irem.univ-mrs.fr/chronomath/Godel.html
http://www.eleves.ens.fr:8080/home/ollivier/goedel/goedel.html#tig


quelque chose n'est point fait ?

                Pour vous présentifier cette question dans la situation de cet enfant perdu qu'est le
cosmonaute de notre époque dans sa capsule au moment où il est dans l'état d' apesanteur, je ne m'apesantirai
pas sur cette remarque que la tolérance, semble-t-il, sans doute n'a jamais été encore mise très longtemps à
l'épreuve. Mais tout de même la tolérance surprenante de l'organisme à l'état d'apesanteur est tout de même
faite pour nous faire poser une question, puisqu'après tout des rêveurs s'interrogent sur 1'origine de la vie -
et parmi eux il y a ceux qui disent que ça s'est mis tout d'un coup à fructifier sur  notre globe, mais
d'autres que ça a dû  venir par un germe venu des espaces astraux. Je ne saurai vous dire à quel point cette
sorte de spéculation m'indiffère. Tout de même, à partir du moment où un organisme, qu'il soit humain, que ce
soit celui d'un chat ou du moindre seigneur du règne vivant, semble si  bien dans l'état d'apesanteur, est-ce
qu'il n'est pas justement  essentiel à la vie disons simplement qu'elle soit en quelque sorte dans une position
d'équipollence par rapport à tout effet (->p236) (XI/12) possible du champ gravitationnel ? Bien entendu, il est
toujours dans les effets de gravitation, le cosmonaute - seulement c'est une gravitation qui ne lui pèse pas.
Eh bien, là où il il est dans son état d'apesanteur, enfermé comme vous le savez dans sa capsule, et plus
encore soutenu, molletonné de partout par les replis de l'icelle capsule, que transporte-t-il avec lui d'une
intuition pure ou pas, mais phénoménologiquement définissable de l'espace et du temps ? La question et
d'autant plus intéressante que vous savez que depuis Kant nous sommes tout de même revenus là-dessus, Je veux
dire que l'exploration justement qualifiée de phénoménologique nous a tout de même ramené l'attention sur le
fait que ce qu'on peut appeler les dimensions naïves de l'intuition, spatiale nommément, ne sont pas même à
une intuition, si purifiée qu'on le pense, si facilement réductibles et que le haut, le bas, voire la gauche
conservent non seulement toute leur importance en fait, mais même en droit pour la pensée la plus critique.

                    Qu'est-ce qu'il lui en est advenu au Gagarine, ou au Titov, ou au Glenn, de son intuition
de l'espace et du temps dans des moments où sûrement il avait, comme on dit, d'autres idées en tête ? Cela ne
serait peut-être pas tout fait inintéressant pendant qu'il est là-haut d'avoir avec lui un petit dialogue
phénoménologique. Dans ces expériences, naturellement on a considéré que ce n'était pas le plus urgent. On a,
au reste, le temps d'y revenir. Ce que je constate, c'est que, quoi qu'il en soit de ces points sur lesquels nous
quand même nous pouvons  être assez pressés d'avoir des réponses de l'Erfahrung, de l' expérience, lui en tout
cas cela ne l'a pas empêché d'être (->p237) (XI/14) tout à fait capable de ce que j'appellerai toucher des
boutons, car il est clair, au moins pour le dernier, que l'affaire a été commandée à tel moment et même décidée
de l'intérieur. I1 restait donc en pleine possession des moyens d'une combinatoire efficace. Sans doute sa
raison pure était puissamment appareillée de tout un montage complexe qui faisait assurément l'efficacité
dernière de l'expérience.  Il n'en reste pas moins que, pour tout ce que nous pouvons supposer, et aussi loin
que nous pouvons supposer, l'effet de la construction combinatoire dans , l'appareil, et même dans les
apprentissages, dans les consignes ressassées dans la formation épuisante imposée au pilote lui-même, si loin
que nous le supposions intégré à ce qu'on peut appeler 1'automatisme déjà construit de la machine, il suffit
qu'il ait à pousser un bouton dans le bon sens et en sachant pourquoi, pour qu'il devienne extraordinairement
significatif qu'un pareil exercice de la raison combinante soit possible dans des conditions dont peut-être
c'est loin d'être encore l'extrême atteint de ce que nous pouvons supposer de contrainte et de paradoxe imposé
aux conditions de la motricité naturelle, mais que déjà nous pouvons voir que les choses sont poussées fort
loin de ce double effet, caractérisé d'une part par la libération de la dite motricité des effets de la

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (6 of 11) [29/08/2002 12:38:56]



pesanteur, sur lesquels on peut dire que dans les conditions naturelles ce n'est pas trop dire qu'elles
s'appuient sur cette motricité, et que corrélativement, les choses ne fonctionnent que pour autant que le dit
sujet moteur est littéralement emprisonné, par la carapace qui seule assure la contention, au moins à tel
moment du vol de l'organisme dans ce qu'on peut appeler sa solidarité élémentaire.

                    (->p238) (XI/15) Voici donc ce corps devenu si je puis dire une sorte de mollusque, mais arraché à son
implantation végétative. Cette carapace devient une garantie si dominante du maintien de cette solidarité, de
cette unité, qu'on n'est pas loin de saisir que c'est en elle en fin de compte qu'elle consiste, qu'on voit là en
une sorte de relation extériorisée de la fonction de cette unité comme véritable contenant de ce qu'on peut
appeler la pulpe vivante. Le contraste de cette position corporelle avec cette pure fonction de machine à
raisonner, cette raison pure qui reste tout ce qu'il y a d'efficace et tout ce dont nous attendons une
efficacité quelconque à l'intérieur,   est bien là quelque chose d'exemplaire qui donne toute son importance à
la question que j'ai posée tout à l'heure de la conservation ou non de l'intuition spatio-temporelle, au sens
où je l'ai suffisamment appuyée de ce que j'appellerai la fausse géométrie du temps de Kant. Est-ce qu'elle est,
cette intuition, toujours là ? J'ai une grande tendance à penser qu'elle est toujours là.

                    Elle est toujours là, cette fausse géométrie,  aussi bête et aussi idiote, parce qu'elle est
effectivement produite comme une sorte de reflet de l'activité combinante, mais reflet qui n'est pas moins
réfutable. Car comme l'expérience de la méditation des mathématiciens l'a prouvé, sur ce sol, nous ne sommes
pas moins arrachés à la pesanteur que dans l'endroit là haut où nous suivons notre cosmonaute. En d'autres
termes que cette intuition prétendue pure est sortie de l'illusion de leurres attachés à la fonction
combinatoire, elle-même tout à fait possible à dissiper même si elle s'avère plus ou moins tenace, elle n'est, si
je puis dire, que l'ombre d'une ombre.

           (->p239) (XI/16) Mais bien sûr, pour pouvoir affirmer cela,  il faut avoir fondé le nombre lui-même
ailleurs que dans cette intuition. Au reste, à supposer que notre cosmonaute ne le conserve pas, cette
intuition euclidienne de l'espace, et celle beaucoup plus discutable encore du temps qui lui est appendue dans
Kant, à savoir quelque chose qui peut se projeter sur une ligne, qu'est-ce que ça prouvera ? Ca prouvera
simplement qu'il est tout de même capable d'appuyer correctement sur les boutons sans recourir à leur
schématisme, ça prouvera simplement que ce qui est d'ores et déjà réfutable ici est réfuté là-haut dans
l'intuition elle-même, ce qui, vous me le direz, réduit peut-être un peu la portée de la question que nous
avons à lui poser.

                    Et c'est bien pour cela qu'il y a d'autres questions plus importantes à lui poser, qui sont justement
les nôtres, et particulièrement celle-ci : ce que devient dans l'état d'apesanteur une pulsion sexuelle qui a
l'habitude de se manifester en ayant l'air d'aller contre, et si le fait qu'il soit entièrement collé à
l'intérieur d'une machine - j'entends au sens matériel du mot - qui incarne, manifeste d'une façon si évidente
le phantasme phallique, ne l'aliène pas particulièrement à son rapport avec les fonctions d'apesanteur
naturelle au désir mâle. Voilà une autre question dans laquelle je crois que nous avons tout à fait
légitimement notre nez à mettre.

                    Pour revenir sur le nombre, dont il peut vous étonner que j'en fasse un élément si
évidemment détaché de l'intuition pure, de l'expérience sensible je ne vais pas ici vous faire un séminaire sur

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (7 of 11) [29/08/2002 12:38:56]



les "Foundations of arithmetica" titre (->p240) (XI/17) anglais de Frege auquel je vous prie de vous reporter
parce que c'est un  livre aussi fascinant que les chroniques martiennes où vous verrez qu'il est en tout cas
évident qu'il n'y a aucune déduction empirique possible de la fonction  du nombre, mais que, comme je n'ai pas
l'intention de vous faire un cours sur ce sujet, je me contenterai, parce que c'est dans notre propos, de vous
faire remarquer que par exemple les cinq points ainsi disposés

que vous pouvez voir sur la face d'un dé, c'est bien une figure qui
peut symboliser le nombre cinq, mais que vous auriez tout à fait
tort de croire que d'aucune façon le nombre cinq soit donné par
cette figure. Comme je ne désire pas vous fatiguer à vous faire des
détours infinis, je pense que le plus court est de vous faire
imaginer une expérience de conditionnement que vous seriez en
train de poursuivre sur un animal.  

C'est assez fréquent, pour voir expérimentée cette faculté de discernement, à cet animal, dans telle situation
constituée de buts atteindre, que vous lui donniez des formes diverses. Supposez qu'à côté de cette disposition,
chose qui constitue une figure, vous n'attendrez en aucun cas et d'aucun animal qu'il réagisse de la même
façon à la figure suivante, qui est pourtant aussi un cinq, ou à celle-ci qui ne l'est pas moins, à savoir la
forme du pentagone (schéma)  :

                        Si jamais un animal réagissait de la même façon à ces trois figures, eh bien, vous
seriez stupéfaits, et très précisément pour la raison que vous seriez alors absolument convaincus que l'animal
sait compter. Or, vous savez qu'il ne sait pas compter. Cela n'est pas une preuve de l'origine non empirique de
la fonction du nombre. Je vous le répète : ceci mérite une (->p241) (XI/18) discussion détaillée, dont après tout

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (8 of 11) [29/08/2002 12:38:56]



la seule raison vraie, sensée, sérieuse que j'ai de vous conseiller vivement de vous y intéresser, est qu'il est
surprenant de voir à quel point peu de mathématiciens, encore que ce ne soit bien entendu que des
mathématiciens qui les aient bien traités, s'y intéressent vraiment. Ce sera donc de votre part, si vous vous y
intéressez, une oeuvre de miséricorde : visiter les malades, s'intéresser aux questions peu intéressantes, est-ce
que ce n'est pas aussi par quelque côté notre fonction ? Vous y verrez qu'en tout cas l'unité et le zéro, si
importants pour toute constitution rationnelle du nombre, sont ce qu'il y a de résistants, bien sûr, à toute
tentative d'une genèse expérimentale du nombre, et tout spécialement si l'on entend donner une définition
homogène du nombre comme tel, réduisant à néant toutes les genèses qu'on peut tenter de donner du nombre à
partir d'une collection et de l'abstraction de la différence à partir de diversité. Ici prend sa valeur le fait
que j'ai été amené, par le droit fil de la progression freudienne, à articuler d'une façon qui m'a paru
nécessaire la fonction du trait unaire, en tant qu'elle fait apparaître la genèse de la différence dans une
opération qu'on peut dire se situer dans la ligne d'une simplification toujours accrue, que c'est dans une
visée qui est celle qui aboutit à la ligne de bâtons, c'est-à-dire à la répétition de 1'apparemment identique
qu'est créé, dégagé, ce que j'appelle, non pas le symbole, mais l'entrée dans le réel comme signifiant inscrit -
et c'est là ce que veut dire le terme de primauté - de l'écriture. L'entrée dans le réel, c'est la  forme de ce
trait répété par le chasseur primitif de la différence absolue en tant qu'elle est là.

 

            (->p242) (XI/19) Aussi, bien vous n'aurez pas de peine  - vous les trouverez à la lecture de Frege,
encore que Frege ne s'engage pas dans cette voie, faute d'une théorie suffisante du signifiant - à trouver
dans le texte de Frege que les meilleurs analystes mathématiciens de 1a fonction de l'unité, nommément Givon
et Schröder, ont mis exactement l'accent de la même façon que je le fais, sur la fonction du trait unaire.

                Voilà ce qui me fait dire que ce que nous avons ici à articuler, c'est qu'à renverser, si je
puis dire, la polarité de cette fonction de l'unité, à abandonner l'unité unifiante , l'Einheit, pour 1'unité
distinctive, 1'Enxigkeit, je vous mène au point de poser la question de définir, d'articuler pas à pas, la
solidarité du statut du sujet en tant que lié à ce trait unaire avec le fait que ce sujet est constitué dans
sa structure où la pulsion sexuelle entre toutes les afférences du corps a sa fonction privilégiée. Sur le
premier fait, la liaison du sujet à ce trait unaire, je vais mettre aujourd'hui le point final, considérant la
voie suffisamment articulée en vous rappelant que ce fait si important dans notre expérience, mis en avant
par Freud de ce qu'il appelle narcissisme des petites différences, c'est la même chose que ce que j'appelle la
fonction du trait unaire ; car ce n'est rien d'autre que le fait que c'est à partir d'une petite différence -et
dire petite différence cela ne veut rien dire d'autre que cette différence absolue dont je vous parle, cette
différence détachée de toute comparaison possible - c'est à partir de cette petite différence, en tant qu'elle
est la même chose que le grand I, l'Idéal du moi, que peut s'accommoder toute visée narcissique ; le sujet
consti-(->p243) (XI/20)tué ou non comme porteur de ce trait unaire, c'est ce  qui permet de faire aujourd'hui
notre premier pas dans ce qui constituera l'objet de notre leçon suivante, à savoir la reprise des fonctions
privation, frustration, castration.

                C'est à les reprendre d'abord que nous pourrons entrevoir où et comment se pose la question
du rapport du monde signifiant avec ce que nous appelons pulsion sexuelle, à savoir privilège, prévalence de
la fonction érotique du corps dans constitution du sujet. Abordons-la un petit peu,  mordillons-la cette

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (9 of 11) [29/08/2002 12:38:56]



question, en partant de la privation, parce que c'est plus simple. I1 y a du moins a dans le monde, il y a un
objet qui manque à sa place, de qui est bien la conception la plus absurde du monde si l'on donne son sens au
mot Réel. Qu'est-ce qui peut bien manquer dans le Réel ?

                Aussi bien est-ce en raison de la diffículté de cette question que vous voyez encore, dans
Kant, traîner, si je puis dire, bien au-delà donc de l'intuition pure, tous ces vieux restes qui l'entravent de
théologie, et sous le nom de conception cosmologique, "In mundo non est casus", nous rappelle-t-il : rien de
casuel, d'occasionnel. "In mundo non est fato" : rien n'est d'une fatalité qui serait au-delà d'une nécessité
rationnelle ; "In mundo non est fatum" : il n'y a point de saut ; "In mundo non est hiatus", et le grand
réfutateur des imprudences métaphysiques prend à son compte ces quatre dénégations, dont je vous demande, si
dans la perspective qui est la nôtre, elles peuvent apparaître autre chose que le statut même inversé de ce à
quoi nous avons toujours affaire à des cas, au sens propre du terme, à un fatum à proprement parler, puisque
notre (->p244) (XI/21) inconscient est oracle, à autant de hiatus qu'il y a de signifiants distincts, à autant
de sauts qu'il se produit de métonymies. C'est parce qu'il y a un sujet qui se marque lui-même ou non du trait
unaire qui est un ou moins un, qu'il peut y avoir un moins a, que le sujet peut s'identifier à la petite balle
du petit fils de Freud et spécialement dans la connotation de son manque : il n'y a pas, ens privativum. Bien
sûr, il y a un vide et c'est de là que va partir le sujet : leere Gegenstand ohne Begriff.

            Des quatre définition du rien, que donne Kant et que nous reprendrons la prochaine fois, c'est 
la seule qui se tient avec rigueur : il a là un rien. Observez que dans le tableau que je vous ai donné en
trois termes, castration, frustration, privation, la contre-partie, l'agent possible, le sujet à proprement
parler imaginaire d'où peut découler la privation, l' énonciation de la privation c'est le sujet de la toute
puissance imaginaire, c'est-à-dire de l'image inversée de l'impuissance. Ens rationis : leere Begriff ohne
Gegenstand, pur concept de la possibilité. Voici le cadre où se situe et apparaît l'ens privativum. Kant  sans
doute ne manque pas d'ironiser sur l'usage purement formel de la formule qui semble aller de soi : tout réel
est possible. Qui dira le contraire ? Forcément. Et il fait le pas plus loin en nous faisant remarquer que :
donc quelque réel est possible, mais que ça peut vouloir dire aussi que quelque possible n'est pas réel, qu'il y
a du possible qui n'est pas réel ; non moins sans doute l'abus philosophique qui peut en être fait est ici par
Kant énoncé. Ce qui nous importe, c'est de nous apercevoir que le possible dont il s'agit, (->p245) (XI/22) ce
n'est que le possible du sujet. Seul le sujet peut être ce réel négativé d'un possible qui n'est pas réel. Le
moins 1 constitutif de l'ens privativum, nous le voyons ainsi lié à la structure la plus primitive de notre
expérience de l'inconscient, pour autant qu'elle est celle non pas de l'interdit, ni du dit que non, mais du
non-dit, du point où le sujet n'est plus là pour dire s'il n'est plus maître de cette identification  au 1, ou
de cette absence soudaine du qui, vous le remarquez, ici trouve sa force et sa racine ; la possibilité du
fatum, casus, saltus, hiatus est justement ce en quoi j'espère dès la prochaine séance vous montrer quelle
autre forme d'érudition pure et même spatiale est spécialement intéressée à la fonction de la surface. Pour
autant que je la crois capitale, primordiale, essentielle ; à toute articulation du sujet que nous pourrons
formuler.

 

 

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (10 of 11) [29/08/2002 12:38:56]



note: bien que relu, si vous découvrez des erreurs manifestes dans ce séminaire, ou si vous souhaitez une précision sur le texte, je vous remercie par
avance de m'adresser un émail. Haut de Page 
commentaire        relu et corrigé en août 2002

J

http://gaogoa.free.fr/ID28021962.htm (11 of 11) [29/08/2002 12:38:56]

mailto:gaogoa@free.fr
http://gaogoa.free.fr/erreurs.htm

	gaogoa.free.fr
	J


